

دراسات نقدية



د . عبد السلام المحسني

# قراءات

مع

الشاعر  
والمنتسب  
والجاد  
وابن خلدون

0007184



Bibliotheca Alexandrina



# قراءات



ن

دراسة نقدية

# قراءات

مع

الشبابى

والمنتسبى

والحادي

وابن خلدون

د . عبد السلام المسدى



دار سعاد الصباح

رقم الإيداع : ١٩٩٣/١٨١٠  
I.S.B.N. 977—5344—57—3

الطبعة الرابعة ١٩٩٣  
جميع الحقوق محفوظة ©

**دار سعاد الصباح**

ص.ب : ٢٧٢٨٠

الصفاة ١٣١٣ - الكويت

المقطم ١٣ - ص.ب : ٢٦٢ دق

٣٤٩١٧٢٧

تلفون : ٣٤٩٧٧٧٩

٧٠٩٥٨٣

٧٠٩٥٦٣

فاكس : ٥٠٦١٠٣٠

الإشراف الفني : حلمي التوفى

## مُقدمة

هذه قراءات تلزم صاحبها أكثر مما تلزمك أيها القارئ الكريم، فهي تحمل نفسها كلًّا تبعات القراءة التي هي تجاوز بالضرورة : تخطي المفروض من حيث هو نصٌّ بعد أن تخطي ما حول النص من متراكمات. فليس بدعاً أن ترغب هذه القراءات عن استهواك أو إغراقك فضلاً عن الاستدراج الذي يجرّ النقد إلى المحاجة جرّاً، ولكن من حقّها أن تقربك إلى ما هي عليه حتى تنزلها من نفسك منازلها التي هي بها خليقة : فكلّها قد صدرت عن حيرة فكرية استحالت على التدريج قلقاً معرفياً مداره الأدب والنقد ومادة الفكر التوّاق إلى رصد مكامن المقولات في ما يشد الإنسان إلى وجوده.

وعشا تحاول أن تجد لها سلكاً عاداً أو جدلاً ظافراً ، ولكن إذا كنت ممن يغريه التّناسج فلتقطمّن إلى أنها قد صدرت جميعها عن حيرة عالم اللسان الذي يضيق بالظواهر اللغوية ساعة تشذّ عن مقاييس الإدراك سواء كان محطّها القول الأدبي أو الخطاب النقدي أو الكلام المعرفي .

فلم لا يكون أحق الناس بالقراءة في البدء علماء اللغة  
يقيمون النص على حروفه وينهضون بشراعه في الدلالة ثم  
يؤدونه أمانة إلى من سواهم من نقاد ومؤلفين؟

\* \* \*

أما عن موضوع هذه القراءات فلعل أكثرها تقلباً أولها،  
فما راجعنا نفينا في شيء مراجعتنا في قراءة أبي القاسم الشابي :  
اضطلعنا بتدریسه يوماً لصفوف الإجازة في اللغة والآداب  
العربية في الجامعة التونسية ثم استجمعنا حصيلة الدرس فقدمناها  
محاضرات للمدرسين المترشحين لمناظرة الأستاذية ونشرناها  
بعنوان «التَّمْرُقُ وَالصَّرَاعُ فِي أَغْانِيِ الْحَيَاةِ» في مجلة القلم  
(تونس، العدد السابع، ١٩٧٦).

ومرّ زمن فراجعنا البحث بعد أن تدققت بعض معالم النحو  
النّقدي الذي انتهجهناه في ما نشرناه تنظيراً وممارسة، وألفنا  
من هذا وذلك صياغة مستجلة عنوانها بالبعد النفسي بين التَّمْرُقُ  
والصَّرَاعُ في ديوان الشابي، ونشرناها في مجلة الطليعة الأدبية  
الصادرة عن دار الجاحظ ببغداد (فيفرى ١٩٨٠)، كما نشرناها  
على صفحات «الشَّرقُ الْأَوْسَطُ» بتاريخ (١٩٨٠/٢/١٠). ثم  
عاودنا البحث بالمدارسة ممثلين لخطبة نقدية تبلورت معالجتها  
في ناظرنا منذ أكَدْنا احتمال المزج بين النقد النفسي وعلم  
النفس اللغوي.

وما أنت واجده، أيها القارئ الكريم، إنما هو محاولة  
مستحدثة تماماً أو تقاد، قرناً فيها الممارسة النقدية إلى  
استلهام روح القراءة النصية جاعلين ذات الشاعر وموضوع

النفس صفيحة مزدوجة يعكس كلا الوجهين منها صورة الأشعة المنكسرة على الآخر، وقد قادنا هذا المنحى إلى سدٍ مأخذ ذي بال وهو قصر التطبيق على أبيات مقطوعات من سياقاتها، فعملنا إلى تصوير العملية النقدية استناداً إلى بناء القصيدة كلّياً بعد بناء البيت أو الأبيات، فأجززنا بهذا السعي تحليلاً متكاملاً لقصيدة «صلوات في هيكل الحبّ»، ورسمنا معالم شرح قصائد أخرى من بينها «يا موت» و«الاعتراف» و«الصباح الجديد» و«تونس الجميلة» و«النبيّ المجهول».

أما اللوحة الثانية من هذه القراءات فيرجع عهدها إلى بحث أسلمنا به في مهرجان المتنبي وقد نظمته وزارة الإعلام العراقية وعقدته ببغداد خلال شهر نوفمبر ١٩٧٧، وقد زاوجنا فيه بين الاستنطاق النفسي والتحليل الأسلوبني فجاء عنوانه «مفاعلات الأبنية اللغوية والمقومات الشخصية في شعر المتنبي» وكان طبيعياً أن نعوّل إلى جانب التحليل الدلالي على التشكيل الصوري فأودعناه رسوماً بيانية إن لم تكن غاية للبحث فلا أقلّ من أن نوظّفها توظيفاً يقرب البنية اللسانية من الإدراك التشكيلي لل مجرّدات الصورية.

وقد نشرت مجلة الآداب الصادرة ببيروت بحثنا في عدد نوفمبر ١٩٧٧، ثم نشرناه في مجلة الفكر التونسي (عدد جانفي ١٩٧٨) وعوّلت كلتا المجلتين على التصوير الفوتوغرافي في استنساخ الرسوم البيانية، أما مجلة الأقلام العراقية فقد نشرت البحث (عدد جانفي ١٩٧٨) بعد أن اقتضبته فجرّدته من تلك الرسوم، ثم أصدرت وزارة الثقافة والإعلام بالجمهورية

العراقية وقائع مهرجان المتنبي في مجلد عنوانه : المتنبي ماليء الدنيا وشاغل الناس (سنة ١٩٧٩) ولكن الطبعة قد أخرجت البحث مشوّها في نصه ورسومه مما تنتقض به كل فائدة منهجهية وندرج بحثنا عن المتنبي ضمن هذه القراءات متباوزين الغرض التشكيلي ومحيلين القارئ الكريم : إذا ما سو رغب في استكمال تناسج التحليل المضموني بالرسم البياني - على إحدى المجلتين الآتيفي الذكر : الفكر أو الأقلام .

\* \* \*

ومع الجاحظ تحول عملية القراءة من مقوله نقدية إلى مقوله تأسيسية لأنها بحث في بناء نقد يسعى إلى استنباط نسقه المبدئي ومقوماته التوليدية ، ويعود بحثنا هذا في منطلقه الأولي إلى ما أنجزناه في نطاق قسم الدراسات الأدبية من مركز الدراسات والابحاث الاقتصادية والاجتماعية التابع للجامعة التونسية سنة ١٩٧٤ بعنوان «المقاييس الأسلوبية في النقد الأدبي من خلال البيان والتبيين». وقد نشرناه في حلقات الجامعة التونسية (العدد الثالث عشر، ١٩٧٦) مصنعين إياه ثبتا عاماً لتواءر أربعة مصطلحات هي البلاغة والإبلاغ والفصاحة والإنصاف كما جاءت في سياقاتها من «بيان والتبيين»، ثم نشرته مجلة الأقلام العراقية في عددها الخاص بالنقد الأدبي (أوت ١٩٨٠) دون إدراج ملحق المصطلحات .

والى يوم نخرج إلى القارئ الكريم هذا البحث في ثوب متغير بعض التغيير، وذلك أننا وسعنا وجهة النظر في ما يتصل

بقضية المنهج التصنيفي عند الجاحظ، وعمقنا البعد النّقدي الذي يشوي وراءه، ثم كثفنا الشواهد النصية التي تكفل معاضدة الرؤية المعرفية التي صدرنا عنها بدماء، على أننا في إخراجنا اليوم لهذا البحث قد تجاوزنا ثلاثة أشياء : الثبت الذي ذكرنا آنفاً، وبعض الرسوم البيانية، ثم بعض الحالات والهوامش مما يقتضيه التحرّي العلمي والضبط الموضوعي، فمن يرغب في تعاطي تلك الوجوه أو بعضها تسقى له ذلك بالعودة إلى حلوليات الجامعة التونسية خاصة.

أما اللوحة الرابعة من هذه القراءات فهي سعي إلى استكناه المقومات المعرفية في منظومة ابن خلدون، صدرنا فيها عن تسؤال عالم اللسان المتطلع إلى عقد مادة الفكر بموضوعه عبر أداته التي هي اللغة، وعهدنا بابن خلدون سابق لهذا البحث، فقد حملنا النظر في النظرية اللسانية عند العرب على فحص المقدمة بما يقارب الاستقصاء، ثم عاودنا الكرّة فصنّفنا هذا البحث وأسهمنا به في ندوة عقدتها بتونس المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم خلال شهر أفريل ١٩٨٠، وكان محور الندوة «ابن خلدون والفكر المعاصر»، وقد نشر بحثنا في مجلة الفكر التونسي تباعاً ضمن أعداد ثلاثة متواالية (ماي وجوان وجويلية ١٩٨٠) ونشر مع جملة بحوث الندوة في عدد خاص من الحياة الثقافية الصادرة عن وزارة الثقافة التونسية، هو العدد التاسع من السنة الخامسة (ماي - جوان، ١٩٨٠)، كما نشرته مجلة الفكر العربي الصادرة عن معهد الإنماء العربي ببيروت في عددها السادس عشر، ثم نشرته مجلة الأقلام الصادرة عن دار الجاحظ ببغداد في عدد أكتوبر ١٩٨٠.

وطبيعي أن يكون بين الجزء الأخير من هذا البحث وكتابنا :  
التفكير اللساني في الحضارة العربية ، وشائع حميمة مادة  
ومضمونا يمكن للقاريء الكريم مراجعتها في الكتاب المذكور  
(ص ٩٧-١٧٨-٢٣٣) .

الفصل الأول  
مع الشَّابِي

بَيْنَ الْمَقْتُولِ الشَّعَرِيِّ  
وَالْمَفْوَظِ التَّفَسِّيِّ



## مع الشاعي بين المقول الشعري والملفوظ النفسي

للنقد على الأدب من الخطر أحياناً ما له عليه من الفضل والمزينة : يأخذ بعضه من بعض فيتراكم حتى يحتجب القول الأدبي وراء القول النّقدي ، وهذا الأمر يصدق على المبدعين من الأدباء إذ يغدون محظوظاً أفلام النقاد : من تمرس منهم بالنقد ومن هو في تسلق مدارجه ، ومن وراء عظمة المبدعين ينشد محترفو النقد استدرار الشّموخ عسى أن يكون من اقتدار الأدب سار على شيجز النقد .

وعندئذ تتکافئ الحجب بينك وبين المقول الإبداعي ويزيدك اضطراراً تجدر سفن من البحث يظن أنها قوام العلم : في أنك ، قبل الإصداح بحكم ، محمول على تبيين كلّ ما سبقك إليه غيرك من أحكام ... ويقال إن ذلك سمة الأمانة وميزة البحث الموضوعي !

وعلى هذا الصّرب شأننا اليوم مع الشّابي .

ومطعم البحث أن نقرأ شعره قراءة تشقّ سجوف ما تراكم فلا تأخذ من خارج النص إلا بمقدار ، وأوله المعطى التاريخي .

فقد عاش أبو القاسم الشابي في الثلث الأول من قرننا بين سنتي ١٩٠٩ و ١٩٣٤ في إطار تاريخي تميز بفترة ما بين الحربين والتأزم الاقتصادي العالمي وقد كان العالم العربي الإسلامي وهو يرزح تحت كابوس الاستعمار يدفع جزية التأزم السياسي والاقتصادي، على أنَّ هذا الثلث الأول من القرن العشرين قد تميز ببروز يقطة الوعي القومي في المجتمعات المستعمرة.

وكانت ولادة أبي القاسم بالشَّابيَّة في الجنوب التونسي سنة ١٩٠٩ من أب أزهري التَّكَوين، زيتوني الثقافة، تفرَّغ طويلاً لخطبة القضاء الشرعي، وقد رحل مع أبيه طويلاً منذ حداثة سنِّه تبعاً لنقلات الخطة المعينة، فطبع كيانه بسعة الآفاق في البيئة والتفكير، وفي سنة ١٩٢٠ قدم أبو القاسم إلى تونس العاصمة فدخل جامع الزيتونة، فكان له ثراء في التَّكَوين، وغزارة من المعرفة، وببداية إنتاج، وفي سنة ١٩٢٧ ظهر شعره مجموعاً في المجلد الأول من كتاب زين العابدين السنوسي «الأدب التونسي في القرن الرابع عشر» كما ألقى الشَّابيَّ في نفس السنة محاضرة بنادي قدماء الصادقية كان موضوعها «الخيال الشعري عند العرب». وفي سنة ١٩٢٩ حلَّ به رزية فقدان والده، فمعضلة تضخم القلب مما اضطرَّه، فعاد إلى مسقط رأسه تشهَّد العائلة، وفي سنة ١٩٣٤ توفي الشَّابيَّ وهو يستنسخ ديوانه «أغانِي الحياة» بإعداداً لطبعه.

\* \* \*

فأول ما يقف عليه الدارس إنما هو قصر حياة الشَّابيَّ عامَّة إذ لم تتجاوز ربع القرن، وهذا ينجرُّ عنه طبعاً قصر في

حياته الأدبية على الخصوص، ذلك أن حياة الإنتاج الأدبي عند الشابي يمكن حصرها بين سنتي ١٩٢٦ و١٩٣٤ وهو ما دون العقد من السنين، أوّلها محاولات فيها مد وجزر، وآخرها تقطع ظرفياً للإنهايار الصحي الذي حلّ به. فالستوات الثمانية قد تخلّص إلى خمس أو ست سنوات في الحساب.

على أن الاستقراء الموضوعي لحياة الشابي باستنطاق الوثائق التي أرخت له تاريخاً وقائعاً. وكذلك الاستقراء النّقدي باستنطاق أدبه ولا سيما شعره بالنظر الباطني يمكننا من استجلاء بعض المقومات التي انبنت عليها شخصية الشاعر، وأولى تلك المميزات وأقربها إلى الواقعية التاريخية «الموهبة الشعرية» فلقد تجلّى نضجه الشعري المبكر بقصيدة قالها سنة ١٩٢٤ صاغها ولما يدرك تمام الخامسة عشرة، وطالع هذه القصيدة :

أيتها الحب أنت سُرُّ بلايسي وهمومي وروعي وعنائي  
كما تجلّت موهبته الشعرية في غزارة الإنتاج الشعري  
والغنائي عموماً وهذه الغزارة نسبية لا محالة لا تدرك إلا بأن  
يقياس إنتاجه كمياً بالمدى الزمني المحدود الذي قيل فيه.

ومن المقومات الشخصية قوة الإرادة وصلابة العزيمة، تجلّى ذلك في تكوينه العصامي إذ كان ميلاً إلى استكمال ثقافته الضاربة في التقليد ابتداء برؤائز المعرفة المتتجدد، ورغم أنه كان من ذوي اللسان الواحد فقد غالب وحدوية المعرفة، وفتح لنفسه منافذ على الأدب الغربي كان له منها معين وافر غذى إحساسه الشعري ونوع رؤاه الأدبية، على أن قوة الإرادة عند الشابي قد تجلّت أيضاً في مجال المغالبة : مغالبته

لuboّقات المجتمع ، ومغالبته لعوارض الداء الذي كان يكسر من جناحه الشّعري ليشله إلى أرض الرّتابة والدّون . ولنا في شعره براهين عن المفارقات التي فصمت حبل الأسباب بينه وبين الآخرين من أبناء قومه ، فلما تجلّى له الزّيف في النّاس قارعهم ، وقارع زيفهم في ضرب من التّحدّي لا يصدّ له إلا ذو العزائم الحديد.

إلا أنَّ هذه الإرادة قد كانت تتّجاذبها من طرفها الآخر حساسيّة فياضة لعلّها العنصر الثالث من عناصر شخصيّة الشّاعر . والحساسيّة وإن كانت قاسما مشتركاً بين الشعراء ، بل بين أفراد الجنس الآدميّ ، فإنها إذا احتدت عند الفنان تفاعلت مع مكوّنات الخلق والإبداع فإذا هي نفسها معين السّعادة والشّقاء يتراوح الشّاعر بينهما في دوران ذبذبيّ ، وهكذا كانت السّمة المميّزة لاغاني الحياة الإحساس الشعوري الدقيق ، والوجдан العاطفي الغزير ، وإليهما تنضاف حساسيّة بالجمال المطلق جرّدت أشكال المحسوسات لدى الشّاعر صوراً طفقة معها ينسج صور الأحلام أو صور المقدّسات المحرمات في نفس اللحظة .

أما على صعيد الشخصيّة الخارجيّة ، تلك التي تجسد المواجهة الفاعلة ، فإنَّ أهمَّ عناصر تكوينها وتبلورها في نفس الوقت عند الشّابي إنما هو طابع الوعي الحادّ :

فمن وعي فنيٍّ سواء بواقع الأدب العربي في عصره وقد رأه مريضاً ، أو بواقع الأدب العربي القديم وقد تراءى له جافاً ؛ إلى وعي سياسيٍّ بواقع شعبه المذعن يرثح تحت كابوس المستبدّ ، إلى وعي وجوديٍّ هو تأمّلات في منزلة الإنسان ووضع الكائن البشري المزق بين مقتضيات الجسم والروح .

انعكست كل هذه الخصائص على شعر الشابي فجاءت به أدبا خالصا بقلقه، صادقا بحيرته، عنوانه الطّبع الأصيل، ووجهته نحت ما في الذّات الموجعة، فكان أدب التّحدّي للأنماط الزّائفة بغية إقامة دعائم القيم الحقّ، وكان أدب الرّفض الخلاقّ، غير أنَّ تفاعل العناصر المكوّنة مع الحساسية الدّاخليّة ومواجهة المقومات الخارجيّة للمقومات الدّاخليّة، قد طبع كل ذلك أدب شاعرنا بالتأمّل فكان متغّياً بروافد المأساة وإذا هو صورة للتّمزّق والصّراع.

\* \* \*

والتّمزّق كما هو متواضع عليه حالة ازدواج في الكيان النّفسي ينعكس معها انشطار الوعي الشخصي بفضل ضغوط خارجيّة أو تناقضات داخلية، فهو إذن حال نفسية انعكاسية تنبع من تقمّص تجربة ذاتيّة واعية أو غير واعية، فالّتمزّق تجربة جاهزة لدى الأديب تتحول عبر الحساسية الفنّية معينا خصبا يغدو أدبه بروح وجودي فيصطفيّ تعبيره عنه بالمرارة المأسوية. وما كان للتّمزّق أن يستحيل مولدا خلاّقا لو لا أنه قرة محرّكة تفجر الطّاقات الكامنة في نفس الأديب ليعبر عن حالته الكائنة وماله الصّائز بما يصور عادة نمطا من التجارب الإنسانية، فإذا بالأثر الفنّي يتبوأ منزلة الأدب الإنساني القاطع.

وتدور هذه الظاهرة النّقدية النّفسيّة - كما تلهم بها أنساق الصّياغة اللغويّة ضمن نسيج البناء الشّعري - في أغاني الحياة على ركح ثنائي محوراه : عاطفي وجداً، وتأمليًّا فلسفياً.

ولقد اختلفت مشارب النقاد في تفسير تجربة الشابي الوجданية وتأويلها، والسبب في ذلك أنَّ المصادر التأريخية غير صريحة في هذا المقام، فالموضوع ظلَّ يفتقر إلى شهادات وثائقية ، ولا شكُّ أنَّ أبرز ما تبيَّن من مميزاتِ شخصية الشابي قد جعل الشاعر ضئيناً بنفسه على الآخرين ، فasisاً عليها في كثير من الأحيان ، ثم إنَّ الإغراء في استقصاء المراسيم التأريخية الدالَّة على مدى صدق التجربة وحدوده يؤُول إلى خرب من اقتحام المشاكل المتفارقة في النقد الأدبي ، فغاية ما يرمي إليه الناقد أن يقيم الأثر الفنِّي على نصاب الملفوظ المصالغ ، وما المعطيات التأريخية إلَّا سند من الأسانيد يضمحلُّ وقعها ما لم تقم في النص الملفوظ شهادة لها ، وأقوى الشهادات تناسخ المقول الإنساني بالإفضاء النفسي ، أمَّا أن يؤُول التحقيق مع الواقع العيشة هدفاً نقدياً فإنَّ في ذلك تعسفاً يرُضخ الأدب تحت سطوة التاريخ فيحيد به عن قبلته . . .

فلما كان مسلماً به أنَّ الكيان العاطفيَّ من خصائص عالم الوجدان الإنساني وأنَّ التجربة العاطفية هي بالتالي من مقومات الإنسان السويِّ وجَب أن نرحب عن البحث في مدى صدق التجربة الغرامية في حياة الشابي إذ ما يهمُّنا بالدرجة الأولى إنَّما هو التصوير الفنِّي للتجربة الوجданية في أغاني الحياة وهو تصوير يتلوَّن بسمة التمزق الوجوديِّ المسرَّ .

ومهما يكن من أمر فإنَّ ديوان «أغاني الحياة» يصور لنا بطلاً ذاتياً عاش تجربة عاطفية عميقة باعت بالفشل بعمر الحبيبة في ريعان شبابها ، فطعنَّ المحبُّ طعنة قوية مزقت

وِجْدَانُهُ، وَأَذَابَتْ قَلْبَهُ حَزْنًا عَلَى فَرَاقِ فَقِيلَتِهِ الَّتِي بَكَاهَا بَكَاءً  
مَرَّاً فِي قَصِيدَةِ «مَائِسُ الْحَبَّ» :

فِي الدِّيَاجِي

كَمْ أَنْجَى

مَسْمَعَ الْقَبْرِ بِغَصَّاتِ نَحِيبِي وَشَجُونِي

ثُمَّ أَصْغَى عَلَّنِي أَسْمَعَ تَرْدِيدَ أَنْبِينِي

فَأَرَى صَوْتِي فَرِيزَةً

فَأَنْسَادِي

يَا فَؤَادِي

مَاتَ مَنْ تَهَوَّى وَهَذَا اللَّهُدُودُ قدْ ضَمَّ الْحَبَّيْبَ

فَابْكِ يَا قَلْبُ بِمَا فِيهِكَ مِنَ الْحَزْنِ الْمُذَيْبَ

إِبْكِ يَا قَلْبُ وَحْيَدَ

وَلَا يَسْعُ النَّاقِدُ الْأَدْبَرِيَّ إِلَّا أَنْ يَرَى فِي هَذَا العَنْصَرِ الْوِجْدَانِيِّ  
ثَنَائِيَّةَ ذَاتِ بَعْدِينِ : بَعْدَ إِيجَابِيَّ مِنْ حِيثِ تَفْجِيرِ شَحَنَاتِ  
الْمُلْكَاتِ الشُّعُورِيَّةِ الْخَلَاقَةِ، وَبَعْدَ سَلْبِيَّ فِي ذَاتِهِ لِمَا فِيهِ مِنْ  
قَوْاعِدَ مَأْسَوِيَّةِ، هَذَا الْإِزْدَوَاجُ هُوَ ذَاتِهِ عَمَادُ ظَاهِرَةِ التَّمْزِيقِ الَّتِي  
تَحْنُ بِصَدِّدَهَا : فَالْحَبَّ فِي أَغْنَانِ الْحَيَاةِ طَاقَةٌ مُحَرَّكَةٌ أَثْرَتْ  
الْعَطَاءَ الْفَنِيَّ عَلَى حَسَابِ الْكِيَانِ الْوَجْدَانِيِّ، لَأَنَّهُ يَصْلِرُ عَنْ نَفْسِهِ  
وَاحِدٌ وَاتِّجَاهٌ وَاحِدٌ : اتِّجَاهُ الْحَرْمَانِ وَنَفْسُ التَّظْلِيمِ، وَعَلَى هَذَا  
التَّقْدِيرِ جَاءَ القَوْلُ الشُّعُورِيُّ مُتَبَلَّدًا فِي الْمَلْفُوظِ النُّفْسِيِّ، وَهُوَ  
مَا بِهِ قَوَامُهُ، لَأَنَّهُ قَدْ زَكَّاهُ فَنًا مِنْ حِيثِ يَنْقُضُهُ حَقِيقَةً .

وَيَبْلُغُ التَّمْزِيقُ الضَّارِبُ فِي الْإِزْدَوَاجِ حَدَّ الْمُفَارِقَةِ الصَّارِخَةِ

في قصيدة «أيتها الحب» حيث تشكل شبح العاطفة مصدرا للشقاء تحكم به الإرادة الأزلية على الكائن قضاء وقلرا :  
أيتها الحب أنت سر بلا شيء وهو موسي وروعي وعنائي  
وتحولني وأدعُّي وعذابي وسقامي ولوعي وشقائي

ثم يتنزَّل علينا للوجود وبعثا له وعلة، به تستقيم  
للحياة شرعاً لها :

أيتها الحب أنت سر وجودي وحياتي وعزتي وإيماني  
وشعاعي ما بين ديجور دهري وأليفني وقرني ورجائي  
وعندئذ تجتمع الأضداد في ثنايا السلب والإيجاب متناولة  
على كفتي الصدر والعجز :  
يا سلاف الفؤاد يا سُمْ نفسِي في حياتي، يا شدتي يا رحاني

هكذا تشتد ضغوط المتناقضات، وإيلام المتناقضات على إحساس الشاعر وكيانه الوجودي ، فتتفجر نفسه في الحب تفجرًا متآزما ينتهي بها منحى المأساة القائمة على التمزق. يغدوه الشعور بالحيف والحرمان ، فيصوّر الشاعر مأساة ازدواجه وانشطاره تصويرا انتحراريا فيه كثير من مظاهر التحطيم الذاتي لنفسه تمزقت حتى تصدعت ثم انصرفت في بوتقه الألم فروضت عليه حتى بلغت بصاحبها روحًا من التجدد هو إلى الحالات الصوفية أقرب منه إلى نوبات الرومنسيين ، ولعل ذلك الانصرار بالغ قمعه في قصيدة «صلوات في هيكل الحب» التي تتلقى على دفتي «أغاني الحياة» معلمًا من معالم التفرد بالخصوصية من حيث انصراف الضواغ الشعري ، والتوصير الإيحائي ،

والمضمون النفسي جاءت على الشعر القائم مستوفية حق العمود الخليلي في بحرها وقافيتها وتوحد روتها، حتى لكان أبياتها الثمانية والستين قد أفرغت إفراغ المعلقات.

وهذه القصيدة وجدانية من الشعر الغنائي تتجلى مزيجا من مناجاة الحب واستلهام الطبيعة فتقرب بذلك من الإفضاء الرومنسي، أما مدارها فمراوحة بين الواقع والخيال لأنها ذات نزوع تجريدى فيها سعي دژوب إلى التسامي عن الكون المادى نحو المثل المطلق. فهي على هذا النحو من الاستلهام كتقاسيم شاعر على أوتار شاعريته الموحية، منها فته، وبها نشوة، وبين الإبداع والغمرة ابتهالات من تأخذ الحب إلاها، والغناء معبدا، والشعر دعاء وتسبيحا.

أما ثمرة امتزاج المقوم اللغوي بالمقوم النفسي في هذه الملهمة - على حد ما بدا لنا - فتتمثل في تناسج كل من البنية والحركة داخل صياغتها، وهي ظاهرة قلما تتضافر في الفعل الشعري، لأن القول الفنى يجذب بطشه إلى الغلبة: إما غلبة البناء على الصبرورة أو غلبة الحركة على التركيبة القاراء.

فكيف السبيل إلى ذلك روابط هذا النسيج الشعري وتخليص سداه البنائى من لحمته المتحولة؟

ذلك هي وظيفة الاستنطاق النصي طبقا لمقوله القراءة الإبداعية مما يصير النقد إنشاء والتشریح بناء.

\* \* \*

تنطلق القصيدة من حيث الحركة بلوحة مدارها الإثبات. والإثبات قالب لغوى يكشف عن حال نفسية هي حال التقرير

والجمل ، ولكنَّ هذه اللوحة الإثباتية قد صيغت على مشهدين متوزعين مما المكونان لبنية هذا المقطع الاستهلاكي ، وقد تفرد أولهما بببيتين :

١ - عنْبَةُ أَنْتَ كَالْطَّفْوَلَةِ كَالْأَحْلَامِ  
كَالْحُنْنِ كَالصَّبَاحِ الْجَدِيدِ

٢ - كَالسَّمَاءِ الصَّحْوَكِ كَاللَّيلَةِ الْقَمَرَاءِ  
كَالْوَرْدِ كَابْتِسَامِ الْوَلِيدِ

وأتبني هذا المقطع على خطاب يجري مناجاة لأنَّه غير ذي موضوع تبليغي ، إذ يعتمد الوصف المطلق فكان خطاباً وجداً، ذا مهجة غنائية ، فاما المتوجه إليه بالخطاب فهو ضمير المخاطبة (أنت) ، حل محل الرمز ليعقد الجسر بين الملفوظ والوجود ، فنبؤاً منزلة المصباح الموحي بمعنى الشعور . وسنرى كيف يتحول هذا الضمير إلى مفتاح الإلهام الشعري لأنَّه سيكون ركيزة البناء ومقدمة الحركة في نفس الوقت .

أما بعد الرمزي في هذا الضمير فسيتبلور بتحولات دلالية يتوزع بموجتها - خلال المرات الاحدي والعشرين التي ذكر فيها - على حقول معنوية منها الحب ومنها الحبيب ومنها الإله المقدس .

أما مضمون المناجاة فجاء سلسلة من الأوصاف المطلقة عبر قالب التشبيه تداخلت فيها محضلات الحواس وتقديرات القيم المودعة في مخزون الذاكرة الإنسانية ، وهو ما ساعد الإبهاء الرمزي على استيعاب مضامين الدلالة داخل منطوق اللفظ .

فـ (الطفولة) – رديف الوداعة – تأخذ بمجامن الحواس ولكن تستقطبها حاسة اللمس بعد حاسة البصر، و(الأحلام) صورة الانعماق من قيدي المكان والزمان، و(اللحن) نشوة الحسن السمعي، و(الصباح الجديد) فيض من الإشراق لا ترجع فيه حاسة النظر إلا حاسة الاستنشاق، أما في (السماء) فيزدوج التعالي مع إبصار (الصحوك) كما يزدوج في (الليلة القمراء) الضياء والأنس، وتعود حاسة الشم لتأخذ من (الورد) ما لا تستبدل به دون النظر، وتنغلق دائرة التصوير بما افتتحت به في حركة إرجاعية تربط ما في (ابتسام الوليد) من براعة بما كان في (الطفولة) من وداعه.

ولكن حركة الإيحاء تزخر بطاقة من التضمين الدلالي تتحول بها القدرة التعبيرية في اللغة من استطاعة التصريح إلى سعة التقدير: فإذا قد تجمعت محاصيل الحواس الأربع سمعا ولمسا، وإبصارا وشمما، فقد اختفت من التشابيه فواعل حاسة الذوق لأنها كانت خط الانطلاق في الحركة الشعرية، فهي الحاسة المنادية، والأربع الأخرى مناداة، لأنها مقصد النداء، فكلها جاءت توازن اللُّفظ الاستهلاكي: (عدبة) ذاك الذي من سجل حاسة الذوق قطعا.

ثم إن هذه البنية الإرجاعية التي قام عليها البيتان الممثلان لمشهد الطبيعة ضمن لوحة الإثبات قد انسجت من مستوى تصافر المنطق والمدلول إلى صعيد تصافر التعبير والتصويت من جهة، وتصافر التركيب والتوزيع من جهة أخرى. فاما الذي ينبعط على المنطق والمدلول فهو تحول البنية

الإرجاعية إلى ترجيع صوتيٍّ سيطرت فيه سلسلة من الثنائيات المتوازية أهمها الكاف المستأنفة التي تخللت كلَّ مصراع مرتين فأصبحت المصاريح الأربع يرجع من بعضها إلى البعض الآخر إيقاع متوحد يزيده ارتكازاً اكتمال مثلث صوتيٍّ في صدر البيت الثاني بفعل توارد كاف (الضَّحْوَك) بين كاف الثنائيَّتين، وداخل هذه الدائرة الصوتية الإيقاعيَّة تتواءز التَّشبيهين، حذو عماد الكاف السابقة.

هكذا تتفاعل بنية المنطوق مع بنية المدلول فيتحول النُّسج الصوتيٍّ إلى تنغيم إيقاعيٍّ على جدَّ ما يتحول البناء إلى حركة .

أما تضافر التركيب والتوزيع فيتمثل في ورود البيتين على أبسط الأنماط النحوية إذ هما جمِعاً جملة إسمية بسيطة ، ولكنَّ توزيع محوريها قد انعكس بحيث تقدم الخبر ، وتتوسَّط المبتدأ . ثم تلاحت سلسلة من صيغ الجار وال مجرور كلُّها متعلِّق بالخبر المتقدم ، وهكذا يحصل ضرب من الإرجاع بين ترتيب عناصر القالب النحوئيِّ المجرد وتوزيع أجزاء الملفوظ على النسق التركيبـيِّ المصاغ ، على أنَّ هذه البنية التوزيعيَّة المقاوِبة قد وفرت للقالب اللغويِّ قدرة على تصوير الحركة بعد إرساء البنية ، لأنَّ الخبر والمبتدأ قد رسخا قدم الانطلاق ثم تلاحت البنى الفرعية المتتجانسة في ضرب من التواتر الإيقاعيِّ .

ومن شاء إدراك هذا الواقع الشعري فليتخيل مجيء البيتين  
على أحد التوزيعات الأخرى الممكنة :

- ١ - الخبر فالتممّمات فالمبتدأ،
- ٢ - المبتدأ فالتممّمات فالخبر،
- ٣ - المبتدأ فالخبر فالتممّمات،
- ٤ - التممّمات فالخبر فالمبتدأ،
- ٥ - التممّمات فالمبتدأ فالخبر،

وكُلُّها محتمل، لو ورد عليه التّركيب لما كان فيه  
نقض أو اعتراض من الوجهة التحويّة، ولكنّ وقوعه الشّعري  
غير الذي حصل على التّرتيب المصالغ.

فهذا المشهد المطلعي ضمن اللوحة الاستهلالية التي  
هي لوحة الإثبات قد جسمَ ببيتهِ، مفتاح الملجمة الشّعريّة  
من حيث كان قادحا لشارارة الحركة الشّعوريّة التي تشدّ أو تاد  
هذه «المعلقة». أمّا المشهد الثاني ضمن اللوحة نفسها فيستغرق  
الأبيات الثلاثة الموالية :

- ٣ - يا لها من وداعٌ وجمالٌ وشبابٌ منعمٌ أملؤه
- ٤ - يا لها من طهارة تتبع التقديسَ في مهجة الشّفّي العنيد
- ٥ - يا لها رقةً تكاد يرثُ الورودُ منها في الصّخرة الجلمؤود

ويستند هذا المقطع إلى تحويل وجهة البّشّر الشّعري من  
منظورين، أولهما استبدال الطاقة التّضمينيّة في الفعل اللّغوّي  
بالطاقة التّصريحية، ذلك أن الإيحاءات المتراكمة في المشهد

الأول قد خلقت قدرة تجميعية في الدلالة اللغوية أنطقت لسان الشعر بالضمون الذي تدور حوله كل الأبعاد الرمزية الأولى، ألا وهو «الجمال». أما التحويل الثاني فحصل على مستوى الصوغ الأدائي وذلك بالالتفات من بنية المخاطب إلى بنية الغائب، ولهذا الالتفات قيمة إرجاعية تلتحق بما تخلّى المشهد الأول من ثنايات إسقاطية كما أسلفنا، وله أيضاً وقع من التشريع عبر عملية التجريد، وذلك بواسطة ضمير الشأن، ويتطابق مفعول هذا المظهر التحويلي مع مضمون الدلالة الذي يقوم على تخليص خصال الكمال في الإنسان الجبيب المشار إليه بضمير الرمز، وبذاك يلتقي من (الوداعة والجمال والشباب والرقة والطهارة) ما ينصرف معه الطبع الفطري والفضيلة الخلقية، وفي كل ذلك تمزج محضلات الحواس وإدراكات الوعي مع ارتياح الضمير الأخلاقي.

وعن تجمع خصائص الكمال تتولد طاقة تفجير المعجزات في ضمير العيني الشفقي - رمز الجحود - مذعننا ورعا، ويتفجر الصخر - رمز الصلابة والقسوة - بما يعتبر رمز الرقة والجمال ألا وهو الورد.

على أن الصوغ الشعري في هذا المشهد الثاني قد حافظ على نمطية الإيقاع وذلك بخصائصين نغميتين، أولاهما التوارد القطعي الذي تم بتكرار نداء التعجب (يا لها) في طالع كل بيت، وهو صورة تؤاخى توائر كاف التشبيه في المشهد الأول، والثانية عقد ضفيرة صوتية انطلقت في البيت الأول من هذا المشهد بحرف العين مفردا ثم تقلص توائره في البيت الموالى

فجاء ثنائياً يوازيه حرف الراء مفرداً، وحرف القاف مضعفاً، ولم يكن أحد منهما قد ظهر في البيت السابق وعند البيت الثالث تختفي العين وتشجّع القاف مضعفة، وتتكاّفف الراء في توادر رباعيٍّ.

وهكذا يحصل تراكب صوتيٍّ في تشكيل متدرج أسميناه ضفيرة صوتية تنسّب معها نغمة الواقع الشعريٍّ مما يبيح القول بأنَّ حياكة الشعر في هذه القصيدة قد ارتكزت على نسج الأصوات المولدة للحركة الإنسانية.

\* \* \*

تلك إذن اللوحة الأولى بمشهدتها وهي - كما أسلفناه - لوحة مدارها الإثبات من حيث هو عمق نفسيٌّ تجلوه حياكة لغوية. وقد عقد بين طرفيها الصميم المولد للرمز الشعوري والايحاء التعبيريٍّ : (أنت) واضح كيف أنه أطلق شارة الصوغ الشعريٍّ ثم اختفى ويعود في مطلع اللوحة الثانية حتى لكانه أمارة التمفصل البنائيٍّ في هذه القصيدة؛ وسنرى أيضاً أنَّ هذه اللوحة التي تستوعبها أبيات ثلاثة ستغلق قبيل عودة ذاك الصميم، أمّا أبيات هذه اللوحة فهي :

- ٦ - أي شيء ترك هل أنت فينيس تهادت بين الورى من جديد
  - ٧ - لتعيد الشباب والفرح المسؤول للعالم التعبير العجيب
  - ٨ - أم ملائكة الفردوس جاء إلى الأرض ليحيي روح السلام العظيم
- تمثّل هذه اللوحة على صعيد البنية دائرة استفهامية وعلى مسار الحركة تحولاً من أسلوب الإثبات إلى صيغة التساؤل، والظاهرتان كلتاها واقutan - كما تبيّنا - بين مفرقين يؤشرهما ضمير المخاطبة.

وبين لحمة البنية وسدى الحركة تتسلل مدلائل المضمون الشعريّ، فإذا هي تحسّن للبيتين عبر منافذ الشّكُّ إذ يدور على تساؤل يبتغى كنه الحقيقة الوجوديّة التّي لهذا الحبيب المخاطب. وعلى هذا المعتمد جاءت الدّائرة الاستفهاميّة احتمالاً بين طرفين : إلهة الجمال في الميتولوجيا اللاتينيّة ، وملاك السّلام في عقيدة الكتب السماويّة ، وعلى أيِّ الصور جامت فالمبتغى واحد : إعادة الكمال المثاليّ بتفجير المعجزات في قلب الهرم شباباً ، والشقاوة سعادة وحبوراً .

كلُّ هذه المضامين قد سكبت في قالب من الصوغ اللّغوّيٍّ ترابطت فيه أنسجة البناء العروضيٍّ ب بصمات الإيقاع الصوتيٍّ في توازن متدرّج حكيم ، فأول الانسجامين ظاهرة التدوير التّي جاءت عليها كلُّ أبيات هذا المقطع الثلاثيٍّ ، وهو ما تمتّنت به لحمة الوصال في البّث الشعريٍّ مما كمل تعانق البيتين الآخرين من اللوحة الأولى ، وقد فعل هذا الانسجام الإيقاعيٍّ فعله في استحكام الانسجام النغميٍّ حينما سمح للضفيرة الصوتيّة بالبروز المتواصل عند تلاوة الأبيات .

فالصّوت التّوليديٍّ في البيت السادس من القصيدة - منطلق هذه اللوحة - هو السّين في (فينيس) يبرز فريداً ثم يزدوج في كلٍّ من السابع والثامن بواسطة (المعسول والتعيس) من جهة (الفردوس والسلام) من جهة أخرى ، ولكنَّ عماد الضفيرة الصوتيّة يتحول في البيت الوسط - الذي هو السابع - إلى حرف العين المخمّس في (التعيد والمعسول والعالم والتعيس والعميد) مع معانقته للسّين في (المعسول والتعيس) بانتظار

مقلوب يتطابق ومعانقة الدال للعين في (التعيد والعميد). ثم يتخلص حرف الداعك في البيت الثامن فيرد فريدا كما ورد السين في السادس. فتتجلى عندئذ الضفيرة الصوتية في شكل حزمة مخروطة الطرفين.

إن مبدأ الارتكاز الصوتي في العياكة الشعرية مبدأ قاعدي رغم ما قد يبدو عليه من ارتسامية الوصف، والقول بتوارد النغم الصوتي بدفع توليدي من الضوابط التي - وإن بدت مشكلة - فإنها غير مضللة متى سبرنا ترابطها واقتضينا في استنباطاتها. ولئن سهلت معاينة الصوت المولّد فقد يكون من المدلل الاختكam إلى الصوت الغائب، ويكتفي - لضرب الشاهد - أن نلحظ غياب القاف طيلة الأبيات الثلاثة المكونة لللوحة الثانية. ثم نتبين تصدرها في اللوحة الموالية حرفا رئيسا رابطا لأنسجة الإيقاع جملة :

٩ - أنت... ما أنت؟ أنت رسم جميل  
عقبري من فن هذا الوجود

١٠ - فيك ما فيه من غموض وعمق  
وجمال مقتبس معبود

١١ - أنت... ما أنت؟ أنت فجر من السحر  
تجلى لقلبي المعبد

١٢ - فأراه الحياة في مونيك الحسن  
وجلى له خفايا الخالق

فالعقبري والعمق والمقدس والقلب والمونق، كلها دعائم

النَّفْمُ الْإِيْقَاعِيُّ حِيثُ يَتَضَافِرُ التَّوْلِيدُ الصَّوْتِيُّ - عَلَى الْأَبْيَاتِ - مَفْرِداً فَمَشْنِي فَمَفْرِداً بِالْتَّوَالِيٍّ فَهَذِهِ الْمَعَاذَلَةُ الْبَنَائِيَّةُ تَؤَخِّي الْمَعَاذَلَةَ الْحَرَكَيَّةَ مِنْ وِجْهِيْنَ :

الْأَوَّلُ وَجْهُ الْمَضْمُونِ، فَفِي حِينِ دَارَتِ الْلَّوْحَةُ الْأُولَى عَلَى الْأَبْيَاتِ وَالثَّانِيَةِ عَلَى الإِسْتَفْسَارِ. تَدُورُ هَذِهِ الْلَّوْحَةُ الثَّالِثَةُ عَلَى مَزِيجٍ مِنْهُمَا إِذْ هِيَ قَائِمَةٌ عَلَى التَّرَدُّدِ بَيْنَ التَّسَاؤلِ وَالْجُزْمِ؛ وَهُوَ حَلْقَةٌ مِنَ التَّأَرْجُحِ بَيْنَ الشُّكُّ وَالْيَقِينِ. فَتَعْكِسُ تَمَوَّجَاتَ التَّذَبَّدِ صُورَةَ الْكَتَلَتَيْنِ السَّابِقَتَيْنِ مِنَ الْمَدَالِيلِ الشَّعْرِيَّةِ. أَمَّا الْوَجْهُ الثَّانِيُّ مِنَ الْمَعَاذَلَةِ فَهُوَ تَوَارِدُ الْلَّفْظِ الْمَفْتَاحِ الَّذِي هُوَ ضَمِيرُ الْمَخَاطِبَةِ بِمَا يَرْبِطُ نَسِيجَ الْبَثِّ الْلُّغُوِيِّ وَمَدَّ الْإِفْضَاءِ النَّفْسِيِّ، وَهُوَ فِي تَوَاتِرِهِ وَتَوْزُّعِهِ يَجْسِدُ نَمَطَ التَّأْلِيفِ بَيْنَ حَقِيقَةِ الْإِقْرَارِ وَوَاقِعِ الْإِسْتَفْسَارِ : (أَنْتَ مَا أَنْتَ؟) (أَنْتَ مَا أَنْتَ؟ أَنْتَ...). وَبَيْنَ مَسَامَ الْطَّرْزِ الْلَّفْظِيِّ تَقْوَمُ مَعَادِنُ الصَّوْتِ، فَتَتَنَاغِمُ نِبَرَاتُ الْمَحْرُوفِ بَيْنَ (الْجَمِيلُ وَالْوُجُودُ وَالْجَمَالُ وَالْفَجْرُ وَالتَّجَلُّ) فِي صِيَغَتِيهِ، مَثَلِمَا يَتَدَاعِي صَوْتُ الْغَنَّةِ مِنَ الْعَيْمِ فِي (الْغَمْوضُ وَالْعُمَقُ وَالْجَمَالُ وَالْمَقْدِسُ وَالْمَعْبُودُ) بَعْدَ أَنْ حَرَّكَهُ مِنْذُ مَطْلَعِ الْبَيْتِ الْأَسْمَاءِ الْمَوْصُولُ الْأَغْنَّ، وَلَا يَتَرَامِي طَرْفُ الْمَقْطُوْعَةِ إِلَّا وَيَعْكِسُ (الْخَلْوَدُ) رَجْعاً مِنْ صَوْتِ (الْخَفَّاِيَا).

وَمَتَى وَلَجَتْ إِلَى مَخْزُونِ الْمَضْمُونِ الدَّلَالِيِّ، وَتَقْفَيَتْ بِنَاهِهِ، أَفْقِيَتْ مَكَاشِفَةً لِفَحْوِيِّ الضَّمِيرِ الرَّازِمِ (أَنْتَ) عَلَى مَرْحَلَتَيْنِ تَسْتَقْلُ كُلَّ تَاهِمَا بِبَيْتَيْنِ مِنَ الْلَّوْحَةِ الْرَّبَاعِيَّةِ، فَفِي مَوجَةِ الْبَيْتَيْنِ التَّاسِعِ وَالْعَاشرِ، يَتَرَكُّزُ الْفَحْوِيُّ عَلَى تَحْوِيلِ الضَّمِيرِ رَمْزاً لِلْخَلْقِ الْفَنِيِّ وَصُورَةً لِلْإِبْدَاعِ الْمَطلَقِ، وَجَاءَ ذَلِكَ مَسْتَنِداً إِلَى التَّرَدُّدِ

من قيود الزَّمَانِ - وقد خلا البيتان من الفعل المصاغ - ومرتكزاً على تجاوز الإدراك سواء صوب لغاز الوجود أو وفق مقلساته ، وأثنا في البيتين الموالين فإنَّ المغزى يترَكَّز على تحويل الصَّمير رمزاً للإلهام السَّحريِّ وصورة للوحى الشُّعريِّ .

\* \* \*

هكذا تكتمل في القصيدة دورة من دورات المد الإنساني رأينا فيه لوحة الإقرار ، فلوحة الاستفسار ، فلوحة التذبذب بين هذا وذاك . وكل الدورة بتفاصيلها الثلاثة تحول ضمن بناء القصيدة ركحاً يهتزُّ عليه فيض الشعر - في صوغه اللُّغويِّ وإفضائه النفسيِّ - تأهباً لانطلاق حاسم توافق .

وينطلق الصوغ الشعريُّ في بثٍ يستغرق مداه 25 بيتاً تجيء كالفصل المتراكب ، بناؤه دائريٌّ ، وتعاضده مع أطراف القصيدة عضويٌّ ، ويترَكَّح على تفصيل يحكي تفصيل كامل القصيدة ، وسبعينه .

أما مضمون هذا الفصل المنتَّه بين البيت الثالث عشر والبيت السابع والثلاثين فهو صميم المناجاة المباشرة المشتبة ، قدم الشعر لها وأخَرَ في اللوحات السابقة حتى قبس على أعنتها بقضايا قاطعاً .

ولا يفوتنا ما أوضحته من مبدأ ارتکاز الصياغة الإنسانية في «ملقة» الشاعري على دعامتين : اللُّفظ المحرك الملهم في بناء الكل ، والصوت المولد الموقع في بناء الجزء ، وللتلقى باللُّفظ المفتاح - صمير المخاطبة (أنت) - من حيث هو الكلمة الفاتحة الرَّازمة وهي التي ستفرض بين دوائر متعاقبة

٠ داخـل زوايا الفصل فتحـّوله إلـى مشـهد ربـاعي متـوازن .

وأول مشاهد فصل «المناجاة»:

- ١٣ - أنت روحُ الرّبيع ، تختال فِي الدّنيا فَتَهْنَزُّ رائعاتُ الْوَرُود  
 ١٤ - وتهبُّ الْحَيَاةَ سَكُورًا مِنَ الْعِطْر ، وَيَدُوِّيُ الْوَجُودُ بِالتَّغْرِيد  
 ١٥ - كُلَّمَا أَبْصَرْتُكِي عَيْنَايَ تَمْشِيَنَ

- ١٦ - خفق القلب للحياة، ورفَّ الزهر في حقلِ عُمريِّ المجرود  
 ١٧ - وانتشت روحي الكثيبة بالحُبْ  
 وغَنَتْ كالبلبل الغَرَبِي

هذا هو مشهد «الطبيعة» في ملحمة الغناء الوجданى، والسرّ أنَّ مداره خفى الذكر: نقرأ الربيع والورود والزهور والبلابل فلا يرد على سمعك إلا ما يبرز الطبيعة دون تصريح بها، وبهذه الطاقة من التضمين الدلالي تعاونت عناصر مختلفة حصل بينها تطابق وإسقاط، وتلك العناصر هي الأنماط والأنت، فاما الأول فيتناول الطبيعة، وأما الثاني فصورته الربيع، ثم يحلُّ الضمير المخاطب من الأنماط المتكلّم حلول الربيع من الطبيعة، فيترسم سوار رباعي يدور على نفسه فيحول عناصره إلى زوايا متناظرة: فيها الشاعر يدعو الحبيب ويندوب في الطبيعة، وفيها الربيع يحيي الطبيعة ويؤاخذ الحبيب، ويبقى النداء متداً كالرّجع للصدى: أن يحلُّ الحبيب في روح الشاعر حلول الربيع في جسم الطبيعة.

وأدخل هذا المشهد ذي العلاقة السُّنْفُونِيَّةِ تشوّي صور

امتزاج الحواس والمدارك، مبعثها أنفاس الحبيب تلهم السواكن  
فيتحريك القلب، وينتبه اللسان، فيختلط الغناء بالحسن على حد  
اختلاط النظر بالورد، والشم بالعطر والسمع بالأناشيد.

ومثلكما تحرّك المشهد بدفع من اللّفظ الملهم (أنت) فقد أذعن  
طرزه الشّعري إلى افتقاء الصوت المولّد المحاكي وهو هنا حرف  
الّتّكير الذي تجاوب به (الروح والربيع والرّائعات والورود والسكرى)  
والعطر والتغريد والإيمصار والارفاف والزهر والعمّر والمجرور والغربيّد).

ويُعود الصَّمِيرُ المُحرَّكُ المُلْهَمُ لِيُغْلِقَ دَائِرَةَ الْمَشَهُدِ الْأَوَّلِ  
وَيُفْتَحَ دَائِرَةُ الثَّانِيِّ عَلَى امْتِدَادٍ مُتَطَابِقٍ فِي الْمَدِ الشَّعْرِيِّ إِذ  
يُشَكِّلُ الْأَوَّلَ فِي خَمِسَيَّةِ الْبَنَاءِ :

١٨ - أنت تُحييَنَ في فوَادِيَ ما قَدْ  
ما سَمَاتَ في أَمْسِيَ السَّعِيدِ الفَقِيدِ

۱۹ - وَتَشْيِيدُنَّ فِي خَرَائِبٍ رُوْحَى

ما تلاشى في عهليِّ المجدود

٢٠ - من طموح إلى الجمال إلى الفن

إلى ذلك الفضاء البعيد

شوق والأحلام

لَا يَأْمُرُ

## فُوادِي وَالجِمْتُ تَغْرِيدِي

إنَّ هذا المشهد الثاني من فصل المناجاة لهو مشهد الحب ي يأتي بعد مشهد الطبيعة، وقد استحال فيه رمز الحبيب طاقة

تولد العاطفة فتدكِي معجزة إحياء الروح بعد مماتها، مثلما تنفح في الشقاء روحًا من السعادة تتكاثف فيها صورة الجمال ونشوة الفن، ولذيد الحرية . على أنَّ هذه الضغوط المتجمعة من القدرة التحويلية هي التي تبلغ حد الكثافة فتفجر طاقة الإلهام الشعريّ ، وعندئذ ينطق من شياطين الشعر الآخرين الأبكم .

ويديهيَ أن يكون نسيج هذا المشهد كتلاً من المثاني المتضادة تصاغ عليها المداليل المتوازية المتصادمة ، فتجد الإحياء قبلة الموت ، والإشادة حيال التلاشي ، والإنشاد حدو الإلجام ، فيكون استرسال المعانٍ بمتابهة الحركة الدورية يتراقص فيها الموجب والسلب كالبدائل فإذا حضر الواحد اختفى الثاني .

والذى يزيد الحركة الإنسانية تدفقاً واطرada توأكب الإيقاع النغمىَ على نمط المزدوجات مما لا يدع شكًا في فرضيتنا التي صادرنا عليها ، وهي ارتكان النَّفس الشعريَ على الصوت المولَد للحركة النغمية ، فاقرن الأمْس بالسعيد ، والإشادة بالتلاشي ، والرقة بالشوق ، ثم الشدو بالتشيد ، وأختتم بما يتكاثف في البيت الأخير من همز في (الكافنة والأيام والقواعد والإلجام) بعد أن تصلرت به أداة المصدر الداخلة على الفعل .

ثم يطلُ المفرق الثالث وعلى طالعه اللُّفظ الواسم لكل المشاهد :

- ٢٣ - أنت أنسودة الأنأشيد غناك إلاه الغناء ربُّ التصييد  
٢٤ - فيكِ شبُّ الشبابُ وشحَّهُ السحرُ وشدُّو الهوى وعِطرُ الورون

- ٢٥ - وتراءى الجمالُ يرقصُ رقصًا  
 قُدُسياً على أغاني الوجهِ  
 ٢٦ - وتهادت في أفق روحكِ أوزانُ الأغاني ورقةُ التَّغْرِيدِ  
 ٢٧ - فتمايَلْتِ في الوجودِ كَلْحَسِنِ  
 عَبْرَيِّ الْخِيَالِ حُلُوِ النَّشِيدِ  
 ٢٨ - خطواتُ سكرانةِ بالأناشيدِ  
 وصوتُ كرَجع نايِ بعيدَ  
 ٢٩ - وقُوامٌ يَكاد يَنْطِقُ بِالْأَلْهَانِ فِي كُلِّ وَقْفَةٍ وَقُعْدَةٍ  
 ٣٠ - كُلُّ شَيْءٍ مُؤْمِنٌ فِي كُلِّ حَتَّىِ  
 لَفْتَةُ الْجَيْدِ وَاهْتَازُ النَّهَادِ

تنقلنا هذه الأبيات من الطبيعة والحب إلى مشهد «الفن» الذي يصور انصهار الشاعرية المبدعة في رمز العاطفة الوجدانية. ولهذا الانصهار مراتب وتجليات تدركها أعضاء الحسن فترى العين في هذا الرمز الملهم الموحي جمالا مطلقا يتراوح بين السكون الساحر وحركة الرقص الأخاذة، وتسمع الأذن أوزان الغناء وواقع التغريد، ثم تستنشق النفس عطر الورود فيغدو الحبيب مجمع الأحساس يستقي منه الحب معين ما يلهمه في كل عوالمه الوجدانية.

على أنّ خصوصية الالتحام بين الملفوظ والمحسوس وما تستتبعه من تشاكل الإيقضاء النفسي بالمبثوث اللغوّي، ثم ما تحتويه من تراكب البناء المحكم مع الحركة السائرة، كل ذلك قد أدرك سنم الفعل الشعري من أعلى مدارج التسلق في البيت الأخير لهذا المشهد وهو البيت الثلاثون، وفيه قد نحت الشاعر

من شاعريته ما به صير الموجود فنًا، والفن خلقا، والخلق خالقا  
ومعبودا، فتحول الواقع لإبداعا بتحول الكلام شدوا، والرؤى  
استلهاما، والإفصاح أنسودة، والخطور قصرا قدسيا.

ومن إحكام البنية الإنسانية على مسار الحركة الشعرية ما  
يقوم بين هذا المشهد وسابقه من معاظلة جاءت على وجهين:  
مضمونا وصياغة. فأما على صعيد المضمون فقد ربط البيت  
الثالث والعشرون بين مشهد الحب ومشهد الفن، مثلما ربط  
البيت الرابع والعشرون بين الفن والطبيعة، وأما من حيث  
الصوغ الأدائي فقد تواصلت سيطرة الصوت الحاكي الذي  
رأيناها في (الإشادة والتلاشي والشوق والشدو والنثيد) فتلغأه  
متضافرا على نفسه منذ البدء إلى الخاتم معانقا (الأنشودة والأنشيد  
والشباب والشدو والنثيد والأنشيد والشيء) فضلا عن فعلى  
(شب ووش).

إلا أنَّ الوسم النغمي الذي تمادى على الصوت الراجح إلى  
المشهد السابق قد تولَّ باستصحابه طاريء نما بالتدريج  
حتى انفرد في آخر المشهد بالإلهام الموسيقي، فتوسل إليه في  
(القصيد والأفق والرقة والقوام والوقفة والقعود والموقع) بعد أن  
تصادفه في (يرقص رقصا).

وحسب السمة الإنسانية في هذه المرتبة من استطراد  
القصيدة أنها تأخذ منعطفا نوعيا بحدوث خاصية متولدة عن  
تعاقب المدلول على المصاغ، وتتمثل هذه الخاصية في الترديد  
الذى يستند إلى خلق المزدوجات اللفظية، سواء من ضروب  
الازداج المطابق في المادة اللغوية أو من ضروب الازداج

المنظوم في الدلالة دون مادة اللفظ، سواءً كان الأزدواج متكاتفاً  
- يلامس فيه الثاني الأول - أو كان ازدواجاً متراوحاً.

وبهذا التوزيع الثنائي المفضي ضمنياً إلى تفصيل رباعيٍ تبرز جملة من الثاني منها في مقام الأزدواج المتطابق لغويًا : (أنشودة الأناشيد ، غناك إله الغناء ، شبّ الشباب ، يرقص رقصاً). ومنها في مقام الأزدواج المتناظر في الدلالة (إله الغناء ربّ القصيدة ، شدو الهوى وأغانى الوجود ، أوزان الأغانى ورقة التغريد ، ولحن حلو النشيد ، وصوت كرجم ناي).

ولو وزعنا ذلك بحسب التكائف أو التراوح لتم لنا التصنيف الرباعي الصمعي.

• • •

هكذا نصل إلى المشهد الرابع من مشاهد لوحة «المناجاة»:

٣١-أنت... أنت الحياة في قُدْسَهَا

٣٢ - أنت... أنت الحياة ، في رقةِ الفجر في رونقِ الريّم الوليد

٣٣- أنت... أنت الحياة، كلّ أوان

في رُوَاءِ مِنَ الشَّبَابِ جَلَدِيَّةٌ

٣٤- أنت... أنت الحياة فيك وفي عينيك آياتُ سحرها المدود

٣٥-أنت دنيا من الأناشيد والأحلام

**والسحر والخيال المليard**

٣٦-أنت فوق الخيال والشعر والفن

٣٧-أنت قدسي وَمَعْبُدِي وصَاحِبي

وخلودی و نشوتی و ربیعی

ذلك هو مشهد القداسة الإلهية، وهو حصيلة تزاوج المشاهد الثلاثة السابقة من طبيعة وحب وفن، فكان قائما على التّعالي والسمو نحو الامتناهي، فيه ينشد المطلق، وبه يستعرض الجلل بعد أن تحكم اللُّفظ الملهم المولَّد في مسيرة النّفس الشّعري على مدى الأبيات السبعة بلا تراوح أو استبقاء : تصاغُف بازدواج ومرافقة (أنت... أنت الحياة) مرات أربعا، ثم تفرد بالطّالع ولم يزدوج .

فكأنما صيغ هذا المشهد بما حوله انفجارا للملفوظ الشّعري ، حرّكه امتلاء كامتلاء الخمرة الصّوفية ، وعلاه ملمح كملمح الحضرة السنّية ، ولست بمعتنع - إذا ما راودت القراءة بوعي أو بدون وعي - أن تندَّرُ بعضها من قصائد ابن هانىء ، وببعضها من مطولات شوفي ، وربما حضرتك مقاطع من ملامح المتنبي : المشهد متناظر ، والصّوغ يحاكي بعضه ببعض ، وبين الجميع سلك يربط مقول الشّعر بمبحث النفس ، وجسر الالتحام القبض على صيغة لفظية تكون بمثابة نقطة الارتكاز في المعاودة والتّرداد .

وخذ لنفسك برهة وعاود بالقراءة والترتيب مشهد أبي القاسم الشّابي من قصيّدتنا !

أفلست واجدا ما يجده كلُّ متناغم باللغة من وجد؟  
ذلك هو ذروة الإفضاء الشّعري : خلق اللغة بعد كسرها ، وإبداع الصّورة بعد نشر أطرافها ، وقد تهيأ بفعل ذلك أن يتسامي الشّاعر بالضمير الرّامز (أنت) إلى منازل القداسة تجريدا وحياكه .

وفي كلّ هذا إرساء لقدم البناء الشّعريّ .

ولكنَّ وجه الإبداع إلى حدِّ الإحراج المعجز ليس كامناً في الطُّرز البنائيّ ، ولا هو ثاو وراء الدلالة العينية للفظ الحاضر ، وإنما هو قابع خلف توافق البنية والحركة كما أسلفنا في فرضية المقاربة التي صادرنا عليها منذ البدء ، وفي هذا المقام تتکامل لحمة التضاغر بشكل يأخذك بغير إرادتك حتى يغتصب منك القناعة فتبخث عن مراسمه فتتجلى لك بعين البداية .

لأنَّها جاهزة ولنراجع ما سلف .

رأينا أنَّ القصيدة قد انطلقت بحركة أولى (١٢-١) تدرجت من الإثبات إلى التساؤل إلى التردد ف تكونت حلقة دائرة على ثلاثة أنساق .

ثم تحولت كلُّ تلك الأدوار المتضاغرة إلى مصعد تحيط عليه الشاعر فقفز - كمن يعود - إلى حركة جديدة هي حركة المناجاة (٣٧-١٣) فجاء الخطاب مباشرة يلغى التساؤل والتردد ليستقرّ على منبر التأكيد الجازم ، والتحاور المنصهر .

وما إن ندخل صميم هذه الحركة الثانية حتى نتبين دائلتها أدواراً متعاظفة هي ذاتها واردة على أنساق متدرجة : انبسطت الطبيعة فاختلفت عليها الحبّ متساوياً مع الفن ، وإذا بالمشاهد الثلاثة تشحّل مقفزاً يتحفّز عليه الصوغ الشّعريّ في عدوه ، فيتهيأ له منه اندفاع يرتمّي بعده في مسبح القول الإنساني المتذبذب .

ثم تلّج المشهد الذي هو كالوحض المتكلّف لحركتين متعاقبتين فلتقاء هو أيضاً منطويها على حركة داخلية تجري مجرى الحركتين الكبيرتين بما أنها تمثل إلى نفس الاستدراج :

تهيئ فتحفَر فارتماء، وقد تجلَّ ذلك في انشطار المشهدتين إلى نسقين، استوعبت الأولى الأبيات الأربع الأولى (٣٤-٣١) إذ نسجت على ضرب من المعاودة الداخليَّة: أنت... أنت الحياة، وهو ارتكاز على اللُّفْظ المُوحِي لتوليد القفزة الإنثائية، والذِّي دعم هذا التَّحْفَز والمراؤدة تعاظل الأبيات إذ كان جلُّها مدوراً، بالمعنى العروضيِّ حيث يداخل العجز من البيت صدره. أمَّا النُّسق الثاني فهو تألُّق صوب الفعل الشُّعريِّ تخلص فيه الشاعر من المعاودة واستبقي اللُّفْظ الاستهلاكيِّ المحرَّك.

وإذا نظرت إلى هذا النُّسق الختامي (٣٥-٣٧) وجدته الصورة المصغرة لكلَّ الحركة التُّورانية، إذ هو نفسه راضخ إلى التسلق المتدرج: جاء بيته الأولى متارجحاً بين التدفق والانسياب، فاماً هنا فجسّمته العبارتان (دنيا من الأناشيد) و(الخيال المديد)، وأماً ذاك فهو في تعاقب العطف بين (الآناشيد والأحلام والسحر والخيال). ثم جاء البيت الثاني من هذه الحلقة مداً فجزراً فمدّاً مضاعفاً، ومفتاح الحركة هو الظرف المكانيِّ (فوق) فإذا نحن أمام :

تحفَز في (أنت فوق الخيال)  
واسترخاء في (الخيال والشعر والفن)  
فتتدفق مزدوج في (فوق النهي وفوق المحدود)

ثم تبلغ الحركة النُّسقية أوجها باليت الثالث من الحلقة حيث يختفي الانسياب، ويغيب الارتباط، لينصب الملفوظ الشُّعريِّ صباً في قوالب الدفع القاطع، فلا مراوحة ولا استرجاع، وإنما هو صوغ متواه إلى حد الإشباع في الإيقاع والنغم

والادلاء والذى نسج خيوط البيت أمران : القصيمير الفاتح  
كاللّحمة ، وضمير المتكلّم كالسّدی .

ولكنك بعد كلّ هذا الدّوران لا تلبث أن تقف عند  
البيت الأخير وقفه جديدة دون أن تدرجه في سياق البيتين  
السابقين له ، وإنما يأخذه في بنائه الذاتيّ وحركته الباطنة ،  
إذا بك تهتدى إلى أنه نسق برأسه ، يحكى كليّة النسق الدورانيّ  
المسيطّر ، فتراءى لك منه الصورة المصغرة القصوى للحركة  
المعاطفة جملة : لأنّه في بنائه ذو ملمع سكونيّ ، تراصفت  
فيه ستة ملفوظات على شكل معالم السياج المستقرّ ، ولكنّه في  
مضامينه حركة فيها الصوت وصداه ، وفيها الإقضاء ورجمه ،  
انطلق من العلياء القدسية فحلّ في المعبد مكاناً حيث تعانق  
مادة الوجود ريحانه ، وفي الصباح زماناً حيث الإشراق المؤذن  
بالربيع رمز الطبيعة ، ولا يختلط الوجود الماديّ بنشوة الحلول  
الروحيّ حتى يصاهر الكلّ خلود الذوات ، وهكذا يدور البيت  
على نفسه وكأنّه قطب الرحى تتوالد من حوله الدوائر ، فتنتشر  
تلوا الدوائر ، حتى تتجلى لنا حقيقة هذا المشهد كلّه (٣١-٣٧) ،  
إذ هو من القصيدة كالقلب النابض من جسم البناء وحركته ،  
وشأنه مع ما سبقه شأن بيته الأخير معه : فالكلّ يحكى صورة  
حركة لولبية على مسار اهتزازيّ ، وهو الشّمرة الكاملة لنسيج  
شعريّ اندكّت فيه الحواجز بين قرار البنية وصيرورة التّحرّك ،  
فندا الجميع في سعي حيث إلى بؤرة الفعل الشّعريّ ، وقد  
أصابه .

وبديهي أن يبدأ الدفع الشّعريّ في الانحدار بعد أن أدرك

ذروته :

٣٨- يا ابنة التور، إِنْتِي أَنَا وَخَسِدِي

من رأى فيكِ روحةَ المعبود

٣٩- فدعيني أعيشُ في ظلّكِ العَذِيب

وفي قُربِ حُسْنِكِ الشَّهِيد

ينطلق المسار التراجعي باستدراك على الارتفاع القديسي، وعودة إلى عالم المادة لتقعص غرائز الموجودات فيه، فتطفو الذاتية، وتشعر الآنا، ويطلب الحلول في وصال الحب جمالاً وجسداً، وبهذه الخصائص في الإلهام والصوغ يعود الإيقاع الجزئي بعد أن اختفى في المشهد الذي جسم قمة الهرم البياني للقصيدة، وهذا الإيقاع صوتيٌ نغميٌ سيطرت فيه غنة التون وغضتها العين لتشاكل رجع الشين فمن (ابنة التور إِنْتِي أَنَا ...) إلى (روحة المعبود فدعيني أعيش) حتى (أعيش والشهود)

وسيتواصل التعاظل الإيقاعي في :

٤٠- عيشة للجمال والفن والإلهام

والظهور والسنن والسباحة

٤١- عيشة الناسيك البُتُولِ يُنَاجِي الرَّبَّ في نشوة الذهول الشديد

وهما بيتان يقومان مقام الاستدراك على السالفين من حيث المداول دون أن ينفصما عنهما في البناء اللغوي، فكلاهما مفتوح بمادة الفعل السابق (أعيش عيشة وعيشة)، والكل متكافئ في سياق نحويٍ وتركيبيٍ واحد، لأنَّ البيتين ينطلقان من المفعول المطلق لل فعل السالف. أضف إلى ذلك تجانساً تغيمياً تواصل على شكل (أعيش والشهود) بواسطة (عيشة وعيشة ونشوة وشديد) وتتجدد في تناسق (الإلهام والظهور) ثم (السنن والسباحة)..

أَمَا المضمون فهو محاولة الرّجوع إلى عالم المطلق وال مجرّدات،  
فيتحول المدار طاعة العبد المذعن إلى المعبد التسامي . ويتراءى  
الدفق الإيقاعي خلال التراكم اللّفظي المتّبع في البيت الأول  
والمنسّاب في البيت الثاني .

إلا أن الاستدراك على الإنحدار سيفضي إلى مد ثالث طبقاً  
لنسيج الحركة المثلثة التي رأيناها مقوداً لكل القصيدة :

- ٤٢ - وامتحيني السلام والفرح الروحي يا ضوء فجري المنشود  
٤٣ - وارحmine ، فقد تهدمت في كون من اليأس والظلمام مشيداً  
٤٤ - أنقذيني من الآسى فلقد أمسيت لا أستطيع حمل وجودي  
٤٥ - في شباب الزَّمانِ والموت أُمشي تحت عباء الحياة جَمَّ القيود  
٤٦ - وأماشي الورى ونفسي كالقبر وقلبي كالعالَم المهدود  
٤٧ - ظلمة ، ما لها ختام ، وهول شائع في سُكونها المهدود  
٤٨ - وإذا ما استخفني عَبْثُ النَّاسِ  
تبسمت في أسى وجُمود  
٤٩ - بسمة مرّة كأنني أستل من الشوك ذاتيات الورود  
٥٠ - وانفحني في مشاعري مرّح الدّنيا  
وشندي من عزمي المجهود  
٥١ - وابعثي في دمي الحرارة عَلَى  
أتنفسى مع المنى من جديداً  
٥٢ - وأبث الوجود أنغام قلب بلبلى مكبل بالحديد  
٥٣ - فالصباح الجميل يُنعش بالدفء حياة المحطم المكرود  
٥٤ - أنقذيني ، فقد شمت ظلامي !  
أنقذيني ، فقد مللت ركودي ؟

هكذا بعد لوحة الترّاجع (٣٩-٤٠) فلوحة التّدارك

يأتي مشهد التّنازل إلى السّفح وقد تحرّك على لوب الاستغاثة فتراكمت صيغ الأفعال حتى تكثّفت : فاعلها ضمير المخاطبة ، ومفعولها ضمير المتكلّم ، فبذا الآنا رازحا ينوء ببعض الأحداث ، فإذا المعمول به يستنجد بالفاعل ، وعلى هذا النّسق ارتضفت رأسياً حلقات كفرق العمود الظّاهري : (امتحيني وارحمني وانقذيني وانفخني في مشاعري وابعثي في دمي) ثمَّ (انقذيني انقذيني) فاستلهام الإنقاذه هو اللُّب المكتنز في صيغة الاستغاثة التي يرجع لها من صداتها لهدف ماله قرار ، ولتن تراءت من نسيجه صورة التّأزم النفسي فإنَّ صياغة الملفوظ اللغوي قد تعمدت كشف التّلاشي العاطفي إلى حدِّ الضّياع في الوجود ، فتوافدت مصادر الغيبة ، واحتدمت مراراتها بشعور الإغتراب الذي يوحى باقتلاع الجذور بين الحواشى ، وهو ما صوره البيتان(٤٨-٤٩) في مزيج غريب من حدة الوعي ورقة الانسياق ، فجاءت الصّورة مأسوية ، تقابل فيها استظام المدلول بخفقة الدّوال ، وإذا بالإيقاع يهتزُّ متسلّلاً بين (الناس والتّبسم والأسى والبسمة وكأنّي أستَل) ، تخلّله نتوءات نغمية ودلالية فلا يزداد بها إلا وجعاً وإيلاماً من (الubit والمرارة والشك والأسى).

ومن تتبع خصيصة النّغم بين رجع الأصوات في موسيقاها اهتدى بالبداية إلى لحمة الوصال الإيقاعي على مستوى الأجزاء وذلك بضرب من التّداعي المتواصل ، فـ (امتحيني) تنادي (الفرح الروحي) ، وـ (المنشود) يتسلّل إلى (المشيد) مثلما يسعى (الأسى) صوب (أمسيت لا أستطيع) ، وليس تناغم (على أتغنى مع المنى) بأبعد وقعاً من (قلب بليلي مكبّل) ، بل ألا ترى

الكاف مهتجبة أو تقاد، فلما ارتكز بيت على (المكبل) استجابة  
إليه لاحقاً بـ (المكبد والركود).

ويتمادي الخطُّ التنازليُّ في منحدر الإلهام الشعريِّ، فيقف وقفة يستريح بها مستأنفاً انطلاقه بعد الاعتماد على آلة الاستغاثة وباء الثابة مما يصير النداء نقطة ارتكاز الدفع:

- ٥٥ - آه يا زهرتى الجميلة لو تدرّين ما جَدَ في فؤادي الوحيد

٥٦ - في فؤادي الغريب تُخلق أكوان من السحر ذات حسن فريد

٥٧ - وشموس وضاءة ونجوم تنشر النور في فضاء ملبد

٥٨ - ووبيع كأنه حلم الشاعر في سكرة الشباب السعيد

٥٩ - ورياض لا تعرف الحلك الداجي ولا ثورة الخريف العتيدي

٦٠ - وطيور سحرية تتناغى ب Анаشيد حلوة التغريدي

٦١ - وقصور كأنها الشفق المخصوص أو طلعة الصباح الوليد

٦٢ - وغيوم رقيقة تنهادى كأباديد من نشار الورود

٦٣ - وجية شعرية هي عندي صورة من حياة أهل الخلود

٦٤ - كل هذا يشيد سحر عينيك وإلهام حستك المعبد

٦٥ - وحRAM عليك أن تهليبي ما شاده الحسن في الفؤاد العميد

٦٦ - وحRAM عليك أن تيسّحقي أمال نفس تصبو لميش رغيد

٦٧ - منك ترجو سعادة لم تجدها في حياة الورى وسحر الوجود

٦٨ - فاللاه العظيم لا يرجم العبد إذا كان في جلال السجد

هكذا بعد صوت الاستغاثة ودعوات الانتشار تطالعنا لوحة الإذعان بما حيلك فيها من صور الاستسلام التدحرج تستل فيه الحركة من خبابا البنية، وهذا التدرج الآفل قد صيغ في المفاصيم الدلالية، وطفا على سطح القوالب اللسانية ثم تسرّب

من منعطفات البناء التعبيري فننفذ إلى مسام اللحمة النغمية .

فأما على صعيد المضمون الإبلاغي فإن لوجة الإذعان قد ارتسمت بأنفاس أربعة متوازدة افتتحتها إفلاته من التوأجد في الطبيعة شكلت غيبوبة رومنسية كالتي تجيء على لسان الهائمين ، ثم عقبتها استدراكة عاد فيها الوعي منها فالتحمت الصورة بموضوع الخطاب ، وبعدها انعطف على الإذعان استرحام مستلهم من تدليل المحظورات الوجданية على المحرمات القدسية ، وختمت الأنفاس ببكاء وتحسر جلتّهما صورة غريبة مربعة الأركان فيها إلاه معبد ومولى عابد وعن كلّ الطرفين ينبعث صوب الآخر فعل ، فعن المتبعد سجود جلل ، وعن المعبد رجم متواظم ، فتعاكس الفعلان وتقابل الطرفان ، فكانا ساحقا وسحيقا ، وتجلّت ملامح التشفي كأفعى ما تكون .

وأما على صعيد القالب المصاغ فقد توافرت جملة من البني - غيابية وحضورية - تدافعت بها فتاقيع المدلول على سطح الملفوظ ، منها انقطاع الفعل . فلقد اختفت الأحداث ، ولو قورن بين تواتر صيغ الأفعال في المرحلة الحاضرة مع تواترها في المشاهد السابقة لظهرت نسبة الاختلاف معقودة على الرجحان الكامل ، وقد استعاضت البنية اللغوية عن غياب الأفعال بترافق المتعاقبات التركيبية إلى حد من الإشباع ، فمن حيث ذكر فعل الخلق مبنياً للمجهول في البيت (٥٦) تلاحت نائبات الأفعال على مدى ثمانية أبيات ، كل الأحداث قد استهلت بنائب معطوف : (شموس وريبع ورياضن وطيور وقصور وغيوم وحياة) ، وهذا على بساط البنية التحويية تراكم واستطاله لولا لحمة

الحباكة الشعرية لأوشك الكلام أن يلجم حيز الضباب.

ومن خصائص التّوازن بين المداليل وبنية الإدلة هذا التّوازي بين التّحام طرف المخاطب، فحيثما كان ضمير المخاطبة ترافقت إليه ضمائر التّكلم بالإسناد والإضافة : إن تصريحها وإن تضمينا.

أما عن محاكاة الإيقاع النّغمي لبنية النّسيج اللّغوي فخطه مسترسل على نهج التّداعي الصوتي ، ولكنّه تميّز بالإزدواج وما يفترعه من ثنائيات يشد بعضها عن بعض حيناً، وتعانق أطراف البعض ببعضها من أطراف الآخر تارة أخرى : ففي (الجد والفؤاد) كما في (وضاءة ... في فضاء) انفراد وتمايز . ولكن زوج (الشّاعر والشباب) يتعاظل بزوج (السّكرة والسعيد) ، ثم تستقل جملة من الثنائي منها (تعرف ... العتيد) و(تناغي حلوة التّغريد)؛ و(تنهاي كأباديد) ، وهكذا (السّحر والحسن) و(تسحقي آمال نفس).

\* \* \*

لكنَّ التّبسط في خصائص هذا المشهد «الإذاعاني» لا تتوضّح أبعاده إلا بتحسّن وشائجه البنائية مع المشاهد الثلاثة السابقة له في نطاق خط الانحدار ، وهي لوحات التّراجع فالتدارك فالاستنجاد ، على أنَّ السمات الموحدة لأجزاء خط الانحدار لا تبلغ اكتنازها الإنساني إلا في صورة سمات القسم الأول من القصيدة من حيث إنّهما وجهان متضافحان.

وأول ملمع من ذلك انباء الإلهام الشّعري طيلة القسم

الأول (٣٧-٤٠) على ضمير المخاطبة (أنت) ثم انقطاعه عن النَّفَسِ الشُّعُريِّ على مدى القسم الثاني (٦٨-٦٩)، وبذلك يحصل تقابل متوازن اقترن فيه حضور الضمير الملهم بمسار الصعود، بينما اقترن غيابه بخط الانحدار، وبين الحضور والتصاعد نسبة ما بين الغياب والتنازل من حيث ما يرمز به إلى الصورتين من علامة السلب أو الإيجاب كلياً، وهذا الرسم البياني جنيس ما يحصل عند إعادة رصف العناصر كما لو قرناً الحضور بالغياب والصعود بالهبوط.

والملحوظ الثاني ضمن استيعاب سمات الصوغ الشُّعُريِّ في كلياته من خلال معلقة «الصلوات» هو اطراد ما اصططلحنا عليه بالحركة الاهتزازية : يتحفز القول الشُّعُريِّ تأهلاً واندفاعة لينطلق في مساره صوب الاملاء الختاميّ ، فتكون الحركة في مجلها تدفقيّة تجيء على ضرب نبض القلوب ، وفي صميم هذه السمة يقوم تقابل جديد هو تناظر حركة الاهتزاز بين القسمين :

في الأول تحفز صوب العلي ، فهو من تأهّب أجنبحة الطّائر على غصن الشّجر ، وفي الثاني استجمام لقوى الجسم على مفترز للارتماء في حوض كمحوض السّباحين ، وبذلك تطرد الظاهرة في وجودها طيلة القصيدة بينما ينعكس اتجاهها من نصف إلى آخر ، ومن ثمار هذا الإهتزاز التراجعي في مختتم المشاهد فضلاً عن اختفاء الضمير المخاطب المنفصل - تقلص حضور الضمير المتكلّم تدريجياً إلى أن يختفي تماماً قبيل النهاية ويستعراض عنده بضمير الغائب (٦٦-٦٧-٦٨) فيمحي بذلك

الآن ليحل محله الهو، ويزداد هذا الامحاء بورود البيت الأخير على ازدواج بلبيع: ظاهره النفي ودلاته النهي، صيغته الدعاء ومغزاه الإقرار، وعن كل المستند يتبدل صوت الشاعر في انسلاخ وضياع.

أما بذرة الإحكام الإنساني فتتحدد في مراجعة القصيدة تحت مجهر الفرضية النوعية التي صدرنا عنها منذ المنطلق وواكبتنا في كل مراحل المنهج المتواتح ألا وهي تناصح البنية والحركة بوصفه ثمرة امتزاج المقوم اللغوي بالمقوم النفسي وإذ قد جلوانا خصيصة التوارد والتناظر في الملجم السابق فلا مناص من استكمال ما رأينا بتتبّع خط التوافق الحركي على صعيد ازدواج السدى البنائي واللحمة الصائرة.

وللقصيدة في هذا المنظور تحولات مزدوجة، فالشاعر في حركة قد انطلق من إقرار الحرمان ثم طفق ينشد القبض والتقديس حتى انهار منه العزم فانحدر وتساقط إلى حد التلاشي، أما طرف العادلة الآخر وهو الصميم الرانز إلى المحبب فقد تقدّس في الصورة ثم تغافل وانتهى إلى الرجم، رجم العبد المتبتّل إليه. وعلى هذا النسق يتوازى خطان بيانيان، خط مسيرة الآنا وخط مسيرة المخاطب: في المنزلة الأولى خمرة صوفية لدى الأولى وتجرد وقداسة لدى الثانية، وفي المنزلة الثانية استرحام من الآنا ومن المخاطب لا مبالغة، وفي الثالثة إذعان من لدن العبد وتشفّت من لدن المعبد.

وهكذا يتجلّى نمط التّقابل الأولى كمحمل رئيس من محامل بذرة الفعل الشّعري الذي تمكّن على قواعد البناء اللغوي وحلق في أفق الصّيرورة النفسيّة المتعاقبة، فصاغ لنا

ملحمة فيها من فيض الشاعر وحرارة المؤمن وفيها من تواجد الصوفي ولوحة الولهان ما يصير النفس إليها نصيرا.

\* \* \*

وذلك إذن ما يجسم المحور العاطفي الوجداني ضمن ظاهرة التمزق التي تتخلل هيكل «أغاني الحياة»، أمّا المحور الثاني الذي تدور على ركحه تلك الظاهرة فهو تأملي، والتأمل ضرب من الحالات الذاتية - هو الآخر - تتعكس فيها المنبهات وردود الفعل معا في صلب الكيان الباطني للإنسان.

وفي أغاني الحياة نفثات متفرقة من القلق الوجودي الذي ليس يتناهى تبلوره إلى التمام فلم يتمخض بالتألي عن جداول فلسفية واضحة، وإنما جاء في قالب انتفاضات يائسة تنم عن تأملات في منزلة الإنسان ووضع الكائن البشري الممزق بين مقتضيات الجسم والروح : ومن روح اليأس في بواعث هذه النفثات تشكلت صور «الدبك الذبيح».

والناظر في منعطفات ديوان الشابي يدرك عند الاستقراء أن الشارة القادحة لكل هذه التأملات إنما تنبئ من موت أبيه : والموت عادة فرصة تنبه الإنسان إلى وضعه الوجودي لا سيما إذا كان الموت قد أصاب عزيزا، وقد كان لنا في المعوى مثال صادق عن ذلك حين أنطقته رزيته في والده بقصيدته المشتعلة وهو في الرابعة عشرة :

غَيْرُ مُجِدٍ فِي مُلْتَبِي واعتقادي نوحُ باكٌ وَلَا تَرَنِمْ شادٍ

كان الشَّابِي متعلّقاً بوالده إلى حد التقدّيس، رأى فيه مثله الأعلى في العقيدة والسلوك، فلما افتقده كان موته عليه صدمة صاعقة زعزعت كيانه ونبهته إلى فاجعة المال والمصير، وهكذا ينضاف إلى التمّزق العاطفي في شعر الشَّابِي تمزّق ماورائي وجودي مداره ذو تركيب ثنائي مزدوج هو الآخر، طرفاً : الموت والآلة .

فالموت - كدلالة قابعة خلف المصامين وكصورة شعرية تطفو على سطح الملفوظ - لا يكاد ينفك عن كل مظان أغاني الحياة، فحيثما استلهم الشاعر لإيحاء المأساة وجدت شاعريته تتصدر عن معنى الموت مرارة وأسى وتشكيّا، كذا يستحيل الموت مولداً لمعنى المأساة الوجودية ، فهو نواة تحيط بها عناصر الانفجار السليبي في العرض وال الحاجة والتّنّكّر ... فهو إذن مصبّ لكلّ التّيارات الخارجية المسلّطة على الشاعر ضغوطاً واعية أو مكبونة قهّرة .

ويصل الشاعر في تصويره هذا الجانب من التمزق إلى تشكيل صورة الانشطار في قصيدة «يا موت» حيث تقوم المواجهة على سلم من القيم المتردجة نحو الذوبان :

يا موتُ قدْ مَرَقتَ صلْدِري وَقَصَّمْتَ بِالْأَرْزَاءِ ظَهْرِي  
وَرَبَّتْنِي مِنْ حَالِقِ وَسَخَّرْتَ مِنِّي أَيِّ سُخْرِ  
فَلَبِثْتَ مَرْضُوضَ الْفَوَادِ أَجْرُ أَجْنَحْتِي بِذَعْرِ  
وَلِنَ نَظَرَ إِلَى دِيْوَانِ الشَّابِي كَلَّا لَا يَتَجَزَّأُ بِحَثَا عَنْ بَنْيَتِهِ  
الْخَفِيَّةِ حِيثُ تَرَامِي أَطْرَافَ الْمَقْصُودِ الْإِنْشَائِيِّ تَوَصَّلُ إِلَى

اعتبار قصيدة «يا موت» قضية ذهنية تقوم قصيدة «الاعتراف» نقية لها، فهذه المقطوعة – على وجه التحديد – قد استوّعت في أبياتها الشمانية حلقة الوازع الحيوي الداّхض لصيرورة الفناء، لذلك صورها الشابي كرسيا ينتصب عليه المذنبون ليفرضوا بائهم ول يكنوا بالبوج والاعتراف خلقاء بالرحمة والغفران.

وبنفس النسق التأملي يرد ذكر الإله في شعر الشابي ذكرا عرضيا في غالب الأحيان، فهو بذلك ذكر غير واع يتتجه إليه الشاعر في صيغ اعتراضية دون أن يتميز فيها الإله كحقيقة مقصودة لذاتها.

إلا أنَّ الموضوع يستقلُّ بنفسه في بعض الأحيان فيتشكل بصبغة الحقائق المجردة، ويُتَّخِذ الشابي قالب المناجاة المباشرة على نمط «رسالة مفتوحة إلى الآلهة» في قصيدة «إلى الله».

ويتجلى التمزق في الحالة النفسية المضطربة التي تحت بهذا الخطاب وهذا الاضطراب تحرّكه جدلية ثلاثة تنطلق من حالة الإقرار حيث يتوجه الشابي إلى الله ملتجئا مستغيثًا مصوّرا واقع المسلم المؤمن :

يَا إِلَاهَ الْوَجْدَ هَذِي جَرَاحٌ فِي فَوَادِي تَشْكُو إِلَيْكَ الدَّوَاهِي  
هَذِهِ زَفَرَةٌ يُصَدِّعُهَا الْهَمٌ إِلَى مَسْمَعِ الْفَضَاءِ السَّاهِي

ثم يتحول الإقرار إلى حالة من الشك تلامس حال الاعتراف في أشكال من التساؤلات المبدئية عن وجود الإله وغائبات هذا الوجود :

خَبَرُونِيْ هَلْ لِلْوَرَى مِنْ إِلَاهٍ رَاحِمٌ مِثْلَ زَعْمِهِمْ أَوْ أَهْ  
يَخْلُقُ النَّاسَ بِاسْمِهِمْ وَيَوَسِيهِمْ وَيَرْنُو لَهُمْ بِعَطْفِ إِلَاهِيِّ  
إِنَّسِيْ لَمْ أَجِدْهُ فِي هَاتِهِ الْذِنْيَا فَهَلْ خَلَفَ أَفْقِهَا مِنْ إِلَاهٍ

غير أن الخطأ البيني للحركة سرعان ما ينحدر بما يحول  
بين الاعتراض والنكران فالالحاد، فتدخل الجدلية في مرحلة  
الإذعان فإذا بالإعتراض ينتفي عنه التحدّي :

بِإِلَاهِيْ قَدْ أَنْطَقَ الْهَمْ قَلْبِيْ بِالَّذِي كَانَ فَاغْتَفَرْ يَا إِلَاهِيْ

والتجاء الشابي إلى الإذعان في رضوخ واع وتسليم  
إرادي هو فضّل لأزمة العقل والإيمان على حساب العقل نفسه،  
ولا شك أن ذلك هو الذي قوى شحنة التمّزق الماورياني الذي  
يبلغ سنّاه في قصيدة «الصباح الجديد»، وهي قصيدة غربية  
في ظاهرها لما تفجّرت فيها من متناقضات صارخة وقد ذهب  
النّقاد في تفسيرها وتأنّيلها مشارب شتى : فاتّجه بعضهم في  
استنطاقها مذهبًا نفسيًا، واتّجه آخرون وجهة سياسية، وانتجح  
غيرهم منحى الرومنسيّن، ويبدو أنّ هذه القصيدة عبارة عن  
حديث من أحاديث النفس وهو ضرب من الأدب يخلو منه  
تراثنا العربي، ولعلّها قيلت في حالة غيبوبة شعرية ناتجة عن  
غيبوبة حقيقة، أي ربما قالها بنفسيّة شعرية غير واعية تمامًا  
الوعي وقد كانت تمرّ به أزمات حادة، فقد أراد الشّاعر أن يبلغنا  
تصويراً لانتهيار أدبي هو ضرب من تجاوز الواقع الحيوي  
الذي كان عليه للإقبال على عالم آخر، عالم الموت الذي أصبح  
خيال الشّاعر بموجبه أشدّ إخلاصاً، لا يرى فيه عالم العدم والفناء

بل عالم تجديد الحياة : حياة أخرى بديلة تخلصه من قيود الأولى .

وقد نتعجب بادئ ذي بدء كيف يقبل الشاعر على التؤديع المطلق وهو باسم منشرح :

من وراء الظلام وهدییر المیاہ  
قد دعاني الصباح وربیع العیاہ  
یاله من دعاء هز قلبي صداہ  
لم یعد لی بقاء فوق هذی البقاع  
الوداع الوداع یا جمال الهموم  
یا ضباب الأسى یا فجیح الجھیم  
قد جری زورقی فی الخصم العظیم  
ونشرت القلاغ فالوداع الوداع

إلا أننا نفس ذلك بأنه نوع من التجدد يتمثل في الإقبال على المأساة بكثير من الشجاعة والترحاب، هو ضرب من رفض الإحساس المادي واستبداله بإحساس منافق له قائم على أن يزدوج الشاعر ليجرّد من نفسه ذاته.

ومن مقتضيات هذا النّفس الأدبي ما نلمسه في القصيدة من انحدار زمني يجعل حياة الشاعر سقوطاً فيزيائياً حرّاً، فلم يعد في وعيه حاضر ولا ماض ولا آت، بل تخلص الشاعر من قيود الزمان وتجرّد عن عالم الواقع، فكان الحدود الزمنية قد انهكت في عالمه الفنى وهو يودع هذا العالم الذي انصره فيه الجمال والحياة والصلة والشمع والأبخرة صابراً متجلداً.

ومنسأة يطلعنـا الشـاعـي عـلـى حـيـاتـه الـجـديـدة، فـبـعـد التـجـلـد  
وـمـقاـومـة الـآـلم يـدـخـل الشـاعـر فـي حـيـز الـوـجـود الـثـانـي بـعـد بـعـد  
اخـتـرـاقـه حـلـود الـزـمـن فـنـحـسـ نـفـسا من الرـفـقـ : رـفـقـ الـعـالـم ، إـلا  
أـنـه رـفـقـ لـا يـبـنـي عـن القـطـع الـزـمـنـي وـإـنـما هـو مـؤـذـن بـالـإـمـتـادـ  
الـرـوـحـيـ فـي قـرـارـ الشـاعـرـ .

وبـمـوجـبـ هـذـا التـهـيـقـ النـفـسيـ وـهـذـا الـانـصـهـارـ التـامـ يـصـلـ  
الـشـاعـرـ إـلـى إـشـراقـ تـامـ وـفـي ذـلـكـ إـيـذـانـ بـدـخـولـهـ فـيـ عـالـمـ جـدـيدـ هوـ  
عـالـمـ الـمـطـلـقـ .

\* \* \*

هـذـا يـتـخلـصـ محـورـ التـمـزـقـ فـي مـوضـوعـ الـجـبـ عـبرـ  
تجـربـةـ الـحـرـمانـ مـصـوـرـةـ لـمـأسـةـ الـجـبـ وـهـوـ يـتـجاـوزـ نـفـسـهـ ، وـفـيـ  
مـوضـوعـ الـحـيـرـةـ الـمـاوـرـائـيـ وـالـقـلـقـ الـوـجـودـيـ اـنـطـلـاقـاـ مـنـ عـلـةـ  
الـعـلـلـ الـأـوـلـىـ إـلـىـ فـاجـعـةـ الـمـآلـ .

\* \* \*

ذـاكـ إـذـنـ ماـ يـجـلوـ أـحـدـ الـمـحـرـكـينـ فـيـ مـدـالـيلـ الـشـعـرـ وـهـوـ  
مـحـرـكـ التـمـزـقـ وـقـدـ تـبـيـّنـاـ أـنـهـ الشـعـورـ باـزـدواـجـ الـكـيـانـ النـفـسـيـ  
مـنـاـ يـتـوـلـ إـلـىـ اـنـشـطـارـ الـوـعـيـ الشـخـصـيـ بـمـوجـبـ ضـغـوطـ مـعـيـنةـ  
تـولـدـ حـالـةـ نـفـسـيـ انـعـكـاسـيـ . وـنـأـتـيـ إـلـىـ الـمـحـرـكـ الـثـانـيـ وـهـوـ  
الـصـرـاعـ مـنـ حـيـثـ هـوـ تـحدـيـ الـإـنـسـانـ لـمـاـ يـعـتـرـضـ سـبـيلـهـ مـنـ  
قوـيـ خـارـجـيـ ضـاغـطـةـ بـالـقـهـرـ وـالـغـلـبةـ .

وـالـصـرـاعـ فـيـ الـأـدـبـ هـوـ تـصـوـيرـ الـأـزـمـاتـ الـتـيـ تـتـمـضـخـ عـنـ  
اصـطـدامـ قـوـتـينـ مـتـضـادـتـينـ : إـحـدـاهـماـ مـوـضـوعـيـ وـالـأـخـرـيـ ذـاتـيـ .

وموضوع الصراع في ديوان أغاني الحياة مرتبط بالظروف الاجتماعية والتاريخية التي عاشها الشاعر ارتباطاً عضوياً قائماً على تفاعل جديّ دائم، وهذا الصراع هو الآخر كان ثنائياً، إلا أنَّ ثنائيته ليست آنية وإنما كانت زمنية تمثلت أولاً في اصطدام وعي الشاعر بالقوى الغالبة وهي قوى الإستعمار، ثم تمثلت في مرحلة لاحقة في اصطدامه بالشعب المستعمر نفسه.

هذا مشهدان لفصل واحد هو فصل الصراع، وبين المشهدتين توالد، إذ مما مشهد الأبنية العلوية المنعكسة على مشهد الأبنية القاعدية، وكلاهما قد تحدَّد تاريخياً بنقطة انطلاق المنبئات المحرِّكة متجسدة في وطنيَّة الشاعر وتفرغه لاستقراء واقع أمته.

والوطنيَّة – كما علمت – شعور ذاتيٍ يرضخ للإنسان بموجبه إلى دوافع نفسية ومنازع ذاتية يتَّأبُ فيها مع المجموعة البشرية المنتهي إليها تأليباً وجداً، الشعور الوطني عند الشابي حادٍ يصل إلى الذوبان والانصهار في الرمز الوطني الأولي «لفظ تونس» فتقوم بين الشاعر ورمز عاطفته علاقات من الحب والإخلاص ثم النضال فالفقداء :

ولا شك أنَّ مركز ثقل الوطنية على نهج العشق والاخلاص قد جاءت به قصيدة «تونس الجميلة» :

لستُ أبكي لعسِيف ليل طويلى أو لربيعٍ غداً العفاءُ مرحَّة  
إنما عبرتى لخطيب بثقييل قد عرانا، ولم نجد من أزاحة  
كلما قام في البلاد خطيب مُوقظٌ شعبه يُريد صلاحَة  
البسوا روحه قميص اضطهادٍ فاتك شائكٍ يردد جمَاحة

أخمدوا صوَّته الإلهيَّ بالعُسُفِ، أمأتوه صُدَاحَهُ ونُواحَةً  
 وتوكُّوا طرائقَ العُسُفِ والإِرْ هاق توا، وما توخُّوا سَمَاحَةً  
 هكذا المخلصون في كل صوبٍ  
 غير أنا تناوَيْتنا الرَّزَايَا  
 أنا يا تونسُ الجليلةُ في لَجَ  
 شرِّعْتِي حُبُّكِ العَيْقُ وإنْي  
 لستُ أنصاعُ للواحِي ولو مِنْتُ  
 وقامت على شبابِي المُناحَةَ  
 لا أبالي... وإنْ أريقت دماءِي  
 فدماءُ العُشَاقِ دوماً مُبَاحَةً  
 ويُطْولِ المدى تُرِيكَ الْيَالِيَ  
 صادقَ الحبِّ والولَا وسَجَاجَةً  
 إنْ ذا عَصْرُ ظُلْمَةٍ غير أنْي  
 من وراءِ الظَّلَامِ شَمَتْ صَبَاجَةً  
 ضَيْعَ الدَّهْرِ بِمَجَدِ شَعْبِيِّ ولكنْ  
 سَرَّدَ الْحَيَاةَ يَوْمًا وِشَاجَةً

ولو رمنا استشفافَ نسيجها الإنسانيَّ لتوصلنا إلى استنباطه  
 بالإعتماد على اعتبارها انفجاراً شعريّاً سببته سلسلة من التعارضات  
 المستندة إلى أضراب من الصدام بين القوى المتقابلة أو القائم  
 المتختلفة.

فأول المتقابلات الصَّاغِطة حصار الواقع الذي تضافر فيه  
 تسلط المستعمر وتردد الشعب على وعي الشاعر، وثانيةها حصار  
 الزَّمن إذ تجمع الماضي والحاضر على إحساس النفس ليدفعها بها  
 إلى رؤية المستقبل، والثالث حصار الأدب الذي كرس الشعر  
 بكاءً للرَّبِيع الدارسة.

وبين هذه المزدوجات المتقابلة يبرز صوت الشعر المتتجدد  
 فيسقط الشاعر من نفسه صورة على المصلح، ومن الشعب صورة  
 على المستبدّ، فتأنّى القصيدة نقطة تقاطع قوتين متصادمتين،

ويتحوّل اللفظ المصالغ على عمود الشعر جولة صراعية بين الوعي الفردي والوعي الجماعي، تطابق فيها الآنا - وهو ضمير الشاعر - مع ضمير الغائب، صوت المصلح، مثلما تطابق الـ(أنتم) - ضمير المخاطبين أبناء الشعب - مع الـ(هم) ضمير الحاضرين المستبدّين.

فلو سعينا إلى استنطاق التصوير الشعري لبانت لنا القصيدة ذات رسم بياني انطلق من رفض للموروث ثم تنازل بتصوير الحصار حتى بلغ أسلف الحركة في (تناوب الرزابا)، وعندئذ تصاعد المد وتبدل الحركة فتشكلت صورة الفداء حتى أفضت إلى الأمل والإشراق.

ومن رام استكمال مميزات الصياغة تsei له استكشافها من طبيعة القافية في تعاطف روتها ووصلها مع الرّدف الملازم، ولما كانت نوعية الروي على ما هي عليه فقد قامت في القصيدة ظاهرة من الاسترجاع من طبائع ثلات :

### ١ - رجع الروي على الحشو :

في (الروح) من (الجماح) (٤)

و (الصداح) من (الثواح) (٥)

و (استباحت حمانا) من (استباحه) (٨)

و (سبحت) من (سباحه) (٩)

و (حبك) من (قراده) (١٠)

و (اللواحسي) من (المناحه) (١١)

و (الحب) من (سَجاحه) (١٣)

و (الحياة) من (وشاحه) (١٥)

ب - رجع الحشو على الحشو بضرب من التناغم المتدااعي :

- العسف والربيع والعفاء (١)

- إنما عَبْرَتِي لخطب ثقيل قد عرانا (٢)

- وتوخوا طائق العسف والإلهاق توا (٦)

لا أبالي وإن أريقت (١٢)

لا أبالي وإن أريقت دمائي فدماء العشاق دوما مباحه (١٢)

ج - رجع الحشو على الحشو بضرب من التقافية الداخلية  
يتتحول الصوت بها إلى روى داخلي مزدوج إما في نفس  
البيت أو بين بيت وآخر :

- لست أبكي لعسف ليل طويل (١)

- لعسف ليل طويل (١) - لخطب ثقيل (٢)

- ألسوا روحه قميص اضطهاد فاتك شائك (٤)

- غير أنا تناوبتنا الرزايا واستباحت حمانا (٨)

لا أبالي وإن أريقت دمائي (١٢)

- دمائي (١٢) الليلي (١٣) غير أني (٤)

كل تلك الظواهر لمما يتسمّ التبسّط فيه نغميا وإيقاعيا  
وحتى بنائيا ...

\* \* \*

وإذا عدنا إلى تواصل إلهام الوطنية ضمن «أغانى الحياة»  
وجدنا الشابي يعكف على استقراء واقع شعبه وهو يرزح تحت

كابوس الاستعمار ، يستنزف دماءه ، ويبتئزُ خيراته ، ثم هو بعد هذا وذاك يلجم صوته بالكبت والغلبة القاهرة . وينظر الشاعر إليه في ذاته فيراه شعباً طوقه قرون الانحطاط فكبّله بقيود من الوهم وأضلال هي إلى الانسلاخ والتفسخ أقرب منها إلى المعالم الحضارية المتميزة ،

وبعد أن يقرّ الشاعر بالواقع المعطى :

البؤس لابنِ الشعْبِ يَأكُلُ قلبَهُ      والْمَجْدُ وَالْإِشْرَاءُ لِلْأَغْرَابِ  
وَالشَّعْبُ مَعْصُوبُ الْجَفُونِ مَقْسُمٌ      كَالشَّاةِ بَيْنَ النَّبِيِّ وَالْقَصَابِ

يعبر عن إيمانه المطلق بالشعب وبطاقاته الإيجابية وذلك عبر إيمان بالقدرة على تفجير كوامن أفراد الأمة لإخراج طاقاتها الخلاقية من حيز الكبت إلى حيز الانتقام .

الا إنَّ أَحَلامَ الْبَلَادِ دَفِينَةٌ      تُجَمِّعُ فِي أَعْمَاقِهَا مَا تُجَنِّجُ  
وَلَكِنْ سِيَّاتِي بَعْدَ لَأْيِ نَشُورُهَا      وَيَنْبِثُقُ الْيَوْمُ الَّذِي يَتَرَنَّمُ

هذا الإيمان تنعكس نتائجه الفنية فإذا بالشابي يحاول أن يستقى منابع إلهامه في إيمانه بشعبه فيبرز شعوره بعبء المسؤولية الفردية في صلب المسؤولية الجماعية معبراً عن الأحساس الذاتية المنصهرة في الأحساس الجماعية ، وهكذا تصل قوة العزيمة وصلابة الإرادة وطفرة الإيمان إلى حد تفجير المعجزات المتحدية للقوى الروحانية المتعالية .

إذا الشَّعْبُ يَوْمًا أَرَادَ الْحَيَاةَ      فَلَا بدَّ أَنْ يَسْتَجِيبَ الْقَدْرُ

وعندئذ يدخل الشابي في المرحلة الخامسة من الصراع وهي مرحلة مقارعة الاستعمار ، وديوان « أغاني الحياة » ثورة

متضاغدة انفجارية تبلور في الإنذار والتهديد والتحدى، فيكون بذلك ضرب من تجسيم الإرادة الشعرية بتفجير اللُّفظ حتى يتحول إلى فعل واقع، وهكذا تحمل الثورة في طياتها صيحات تبشيرية مشرقة :

الأيتها الظالم المستبد حبيب الظلام على الحياة  
رويدك لا يخدعْنَك الربيع وصخور القضاء وضوء الصباح  
سيجرفك السيل سيل الدمام وأكلك العاصف المشتعل

ثم يعمد الشابي إلى تجاوز التجربة التونسية في صدح بالثورة على كل أصناف الاستعمار في أيّ وطن كان، وهي ثورة باسم القيم الإنسانية والمبادئ المجردة من حرية وعدالة وإنصاف ترمي إلى التنديد بكل مظاهر الكبت والتُّعْسَف، وعندئذ يفتح الشابي جبهة صراعية جديدة وهي مرحلة استنهاض الشعب وإيقاظه، فيصطلط بر رسالة الأديب الوعي والফَّكر الملتزم فيقدم روايه فنية هي من الشّعر الهدف الصافي، تجلو في مجلها تحسّن الشابي سبيل بعث الوعي في نفوس الشعب المتردد بحثاً عن «يقظة الحُّسن».

وتكون من الشابي محاولة لتحريك السواكن يجرّد لها اللُّفظ الشّعري ويقصوّه صياغة ملائمة متدرجة من الإغراء والترغيب في الحرية إلى الإستفزاز أحياناً بالوحز القصصي والصرير :

يا ابن أمى :

خُلقت طليقاً كطيف النسم وحرّاً كنور الصبحي في سماء .

## إلى الشعب :

أين يا شعب قلبك الخافق الحساسُ أينَ الطموحُ والأحلامُ؟

فلما لم يجد الشاعر صدى لدعواته تأزمت حاله وتأنمت بذلك روابطه بشعبه فيلير ثورته الناقمة صوب الشعب، وإذا بكثير من الأشعار الصارخة يتحول فيها لهيب الشابي ضدّ شعبه فيوجه إليه سهام لفظه الشعري المتفجر ولا سيما في قصيدة «النبي المجهول». وقد تشتبّت مشارب النقاد في تقديرها فمن «انهزامية» إلى «رجعية» إلى «فشل و Yas و استسلام». والقصيدة تمثّل انفجارا هو نتيجة ضغوط تسلطت على وعي الشاعر الفردي. والكتبت كثيرا ما يؤدي إلى الانفجار فيكون ذلك بمثابة رد فعل يبعث القوة الانفعالية إلى الإبراز، فعاطفة الشاعر نحو شعبه كانت عاطفة حبّ بلغت حدّ الانصهار، فإذا بها تستحيل ثورة عنيفة إلى حدّ النّقمة، فموقف الشابي يفسّر نفسيا وإن لم يبرر، ذلك أنّ هروب الشاعر إلى الغاب إنما كان تعويضاً عمّا أصابه بعد أن تسلط عليه قوة ضاغطة أنتجت اختمارا طغى على الوعي فأدى إلى رد فعل عنيف، وحمله على إرادة القضاء على كلّ ما يمكن أن يعرقل ثورته وان كان منه وإليه.

وفي هذا المقام يتّسّى بيسر - لو رمنا تحسّن بنية الديوان في تفاعله مع الحركة - أن نوائمه بين «النبي المجهول» و«تونس الجميلة» من حيث كانت الأولى امتدادا للثانية واعتراضها عليها في نفس الحين، فتكونان في تواجدهما كفضيحة ونقيبة يجرّد لهما الديوان برمتّه تأليفاً ذا جدلية كلّية.

وكذلك لو ذهينا بالبحث شوطاً لبلغنا به تمامه عند تحديد بنية الديوان على مسار الحركة فنتبيّن عندئذَ كيف أن التمُّزق يتصوّر بعد السكونيِّ القارَّ متضافراً مع بعد الصراع الذي هو حركيٌّ صائر بالضرورة.

فلشنَّ بدا التمُّزق ظاهرة باطننة انعكاسية فإنَّ الصراع قد جسَّدَ التدفقُ الخارجيِّ القائم على تجاوز الذات، وكلاهما يستمدُّ التبصُّر الشعريِّ من إلهام التجلُّ الذي جاء تصويره ملحمياً وصوغه إبداعياً.



الفصل الثاني  
مع المتَّنبي

بَيْنِ الْأَبْنَىِ الْلُّغَوِيَّةِ  
وَالْقَوْمَاتِ الشَّخْصَانِيَّةِ



## مع المشي بين الأبنية اللغوية والمقومات الشخصية

إذا كانت مقوله الحداثة قد أربكت الفكر الفلسفى المعاصر في ت نقىبه عن وحدوية العقل البشري منذ كان لنا عنه توثيق ، وبحزحت قواعد الخلق الأدبى وأركان النقد والقراءة حتى غدا اللحن صوابا والكسر جبرا وال لأنظام بناء فإن القضية أشد تعقدا عند العرب اليوم ، بل هي أغزر طرافة وأكثر إخصابا تنزل لديهم متفاعلة مع اقتضاء آخر يقوم مقام البديل في المنهج العلماني المعاصر ، وهذا الاقتضاء مداره قضية التراث من حيث هو يدعو العرب اليوم إلى «قراءاته» - على حد عبارة المنهجية النقدية الراهنة - معنى ذلك أن العرب يواجهون تراثهم لا على أنه ملك حضوري لديهم ولكن على أنه ملك افتراضي يظل بالقوة ما لم يستردوه ، واسترداده هو استعادة له ، واستعادته حمله على المنظور المنهجي التجدد وحمل الرؤى النقدية المعاصرة عليه حتى لكان الاستعادة عند العرب اليوم مقوله قائمة بنفسها تكاد لا تعرف وجودا عند سواهم ، وإن رمت وقوفا على القواعد التأسيسية في هذه المقوله فاقصر نظرك على غائتها

التي هي فك إشكالية الصراع بين المقلدين والمجددين أو قل بين الكلاسيكي والحديث، فمقولة الاستعادة تنفي الديمومة إذ هي تكسر الزمن : فقد نقرأ شاعراً معاصرًا قراءة الجاحظ لبشار، والمفضل الصبي للمعلمات ، وقد نقرأ المتبنّى قراءة لا تنسّبها إلى أحد من أعلام التراث ولا أحد من أعلام الحاضر وإنما تنتسب إلى منظور قد يكون نفسانيًا أو اجتماعيًا أو بنويويًا أو أسلوبياً أو ما شاء له « القاريء » أن يكون.

فالقضية إذن مردها : كيف نقرأ المتبنّى اليوم قراءة غير قراءة أبي العلاء له، بل غير قراءة طه حسين للمتبنّى والمرئي معاً.

إنَّ السُّبْيل إلى هذا العطاء النَّقْدِي لا يمكن أن يستلهم إلا في خضم تمازج الاختصاصات ، وهي مصادرة انبنت عليها المدارس النَّقْدِيَّة المعاصرة جميعاً ولعلَّ من أوفق ما يعين عالم اللسان على قراءة شعر المتبنّى أن يستلهم كلاً من علم النفس الأدبي وعلم النفس اللغوي .

فأمّا علم النفس الأدبي ، وهو ما يصطلح عليه بالنقد النفسي ، وكذلك بالتحليل النفسي للنصوص الأدبية ، فمدرسة نقدية استوحت مبادئها رأساً من مدرسة التحليل النفسي ونظريات رائدتها فرويد ، ومعلوم أنَّ فرويد قد عرَّف الحضارة الإنسانية بأنَّها حصيلة كبت يسلطه المجتمع على الفرد فيروض بموجبه نوازعه الفطرية ، وقد اهتمَّ فرويد إلى غزارة كثير من الظواهر فاستغلَّها في تفسير المعطيات الفردية والجماعية ، ومن بين تلك الظواهر عقدة أوديب ، والليبيدو ، وعالم الأحلام ، وازدواج الإنسان في ذاته بين عالم الوعي وعالم اللاوعي .

أما ما ابشق عن هذه المدرسة من اتجاه نقدٍ في الأدب فقد أقرَّ أنَّ الخلق الفنِّيَّ كثيراً ما يكون استجابة لمنبهات نفسية تتمخض عنها حاجة ما، أو يكون متنفساً يفرج فيه الأديب عن غرائز أو رغبات مكبوتة، لذلك كان للخلق الفنِّيَّ قيمة علاجية لحالات مرضية طالما أنَّ العبرية تقوم أساساً على اختلال التوازن النفسيِّ، فلماً كان الخلق الأدبيَّ صدى لعالم الأوّاعيِّ إذ من محركاته تحرير المقيد من حاجات الإنسان بإخراجه من حيز الأوّاعيِّ إلى حيز الوعيِّ، مثلما تطفو المكبوتات في الأحلام والصرع والجنون والسكر، فإنَّ عملية النقد كانت محاولة استجلاء ما يطفو على سطح الرسالة الأدبية واستشاف مضمونه.

هكذا اعتبر النصُّ الأدبيَّ وثيقة نفسية تقوم مقام لوحة الإسقاط في عيادة التحليل النفسيِّ.

وأمسَّ علم النفس اللغوِيِّ فوليد حديث نسبياً ظهر مصطلحه سنة ١٩٥٤، وتعاون على وضعه العالم النفسيِّ أسدود، وعالم اللسان سابوك، وهذا الفنُّ الجديد في المعرفة الإنسانية يدرس كيف تطفو مقاصد المتكلّم ونواياه على سطح الخطاب في شكل إشارات لسانية تنصهر في اللغة التي تتواضع على أنماطها وسنن تأليفها مجموعة بشرية معينة يحوّلها الرابط اللغوِيُّ إلى مجموعة ثقافية، كما يدرس سبل توصل المتقبلين لذلك الخطاب إلى تأويل تلك الإشارات، فهذا العلم يعكف أساساً على عمليّتي التركيب والتّفكّيك وكيف تلبّسان الحالة التي يكون عليها كلُّ من الباثِ والمقبول، ثمَّ اتسع هذا العلم خلال الستينات

بعد أن غلّته مبادئ النحو التوليدية فتحدد عندئذ موضوعه بدراسة ظاهرة الكلام كيف تنشأ لدى الباحث، وظاهرة الإدراك كيف تتحقق لدى المتقبل، وهكذا تميّز هذا العلم الوليد تماماً كما كان يسمى بعلم نفس الكلام (أو سيكولوجية اللغة).

\* \* \*

فالناظر اللساني المتشبع بالمضامين الشعرية عند أبي الطيب المتنبي إذا ما احتجتم إلى كلام العينين النقاديين استطاع أن يتصادر على تقريرين اثنين، أو لهما : أن شخصية المتنبي في أدبه شخصية اصطدامية يتجادلها قطبان متبابنان إيجاباً وسلباً، وثانيهما أن صراع القوى الشخصية عند الشاعر قد تفجر في علاقات تقابلية على الصعيد اللغوي مما أدى إلى بروز شبكة من الروابط الثنائية دلائلاً ونغمياً في نفس الوقت.

ومدار ما نتصادر عليه أن المتنبي قد تعلق به طموح في الحياة مشطٌ وهو ما غدا إحدى مسلمات النقاد، قد يفهم وحديثهم، غير أن هذا الطموح قد تجلّ حتى تحول مركب علوٍ وحقيقة المركب في علم النفس أنه ظاهرة مدفونة في اللاوعي، معنى ذلك أن المتلبس بها لا يحس بها إحساس الآخرين، أي أنه لا يعي شذوذها أو خروجها عن الأنماط القائمة، فإذا أحسن بها، وهي في نفسه، إحساس الناس بها فيه تحررت من اللاوعي وطفت على سطح الشعور، والمتنبي طموح واع بطعمه وعيها لا يزيده إلا تعلقاً به وإن شدّ أو شطّ، حتى أنه يتقمص التحدي دفاعاً عن علو المطامع فيستحيل اللفظ لديه تمرداً على الحقيقة القائمة، وهذا هو الذي ينزل الطموح عند المتنبي منزل المركب النفسي.

أَمَا عن شرح ما يهزِّ إِلَيْهِ تُولَّدُ هَذَا الْمَرْكَبُ فَإِنَّا إِنْ  
لَمْ نَذْهَبْ مُذْهَبَ مَنْ يَقُولُ بِالْعَنْصُرِ الْوَارثِيِّ أَوْ بِالْمُقَوَّمَاتِ  
التَّكَوينِيَّةِ فَإِنَّا قَدْ نَجَدْ بَعْضَ الْأَسْبَابِ فِي الْحَرْمَانِ الَّذِي عَاشَهُ  
الْمُتَنَبِّيُّ مِنْذَ صَغْرِهِ سَوَاءَ مِنْ حِيثِ الْحَاجَةِ الْمَادِيَّةِ أَوْ مِنْ حِيثِ  
فَقْدَانِ الْعَطْفِ الْأَبُوَيِّ .

فَهَذَا الْاخْتِمَارُ النَّفْسَانِيُّ قَدْ تَجَسَّمَ فِي مَا اتَّصَفَ بِهِ الشَّاعِرُ  
مِنْ حَسَاسِيَّةِ مِرْهَفَةِ الْحَدَّ هِيَ إِلَى الْمَرْضِ أَقْرَبُ مِنْهَا إِلَى الْحَالِ  
السَّوِيَّةِ ، وَبِتِلْكَ الْحَسَاسِيَّةِ طَبَعَ أَدْبُهُ فَكَانَ فِي جُلُّهُ تَعَارِضاً بَيْنَ  
مَرْمَى الْطُّمُوحِ وَسَبِيلِ تَحْقِيقِهِ ، بَيْنَ الْغَايَةِ وَالْوَسِيلَةِ ، بَلْ كَانَ  
صَرَخَاتُهُ مِنَ التَّفَارُقِ النَّفْسِيِّ الْمُتَفَجِّرِ .

\* \* \*

فَإِذَا عَدْنَا إِلَى مَصَادِرِنَا فِي الْبَحْثِ وَهِيَ ثَنَائِيَّةُ التَّعَارُضِ  
عِنْدَ الْمُتَنَبِّيِّ رَأَيْنَاهَا تَجَسَّمَتْ فِي رَوَابِطِهِ الْحَيَاتِيَّةِ الْخَارِجِيَّةِ  
إِذْ تَأَلَّفَ زَوْجَانِ مَتَعَاقِبَانِ هُمَا :

- ١ - المُتَنَبِّيُّ - سِيفُ الدُّولَةِ ،
- ٢ - المُتَنَبِّيُّ - كَافُورِ .

وَفِي الرَّوْجِ الثَّانِيِّ تَبْلُورُ التَّقَابِلَاتِ الْذَّاتِيَّةِ الْانْطِوَاعِيَّةِ  
مُتَفَاعِلَةً مَعَ التَّعَارُضِ الْخَارِجِيِّ مَمَّا وَلَدَ ثَنَائِيَّةَ تَصَادِمِيَّةً أَنْطَقَتْ  
الشَّاعِرُ بِصَرِيعِ التَّنَاقُصَاتِ وَمُرِيرِ الْاعْتِرَافَاتِ ، وَكُلُّ ذَلِكَ مِنْ  
مَوْقِعِ الْمَتَازِمِ بَيْنَ مَرْمَى الْطُّمُوحِ وَسَبِيلِ إِلَيْهِ .

وَأَوْلُ مَا يَطْفُوُ عَلَى سطْحِ الْبَنْيَةِ الشَّعُورِيَّةِ فِي هَذَا الْمَقَامِ شَعُورُ  
الْمُتَعَاصِنِ مِنَ الذَّاتِ إِلَى حدِّ التَّقْزُّزِ ، وَهُوَ تَعْبِيرٌ عَنْ مَوْقِفٍ مِنْ

النقد الذاتي تحطم فيه ملامح تحقيق المرامي الغائية فانكسرت  
أمواج الأمل على جدران الوسيلة، وفي هذا النّفس الشّعري  
مصالحة برّكوب مطية الأسباب على قذارتها سعيًا للمطعم المنسود:

أَرِيكَ الرُّضَى لَوْ أَخْفَتَ النَّفْسُ خَافِيَا

وَمَا أَنَا عَنِ النُّفُسِيِّ وَلَا عَنْكَ رَاضِبٌ

فلييس ذلك إلا محاكمة للنفس من حيث هي محاكمة الأسباب المنشودة بها الغايات، وهذا الموقف النقدي يتلوّن صوراً وأشكالاً حتى يقارب تهمة النفس بانقطاع الحاسة الشعرية عنها:

**أَصْخَرَةُ أَنَا مَالِي لَا تُحَرِّكْتَنِي هَادِي الْمَدَامُ وَلَا هَادِي الْأَغْارِيْدُ**

وهي حال لولا انفجارة مطلع البيت بما يشبه التللب  
والإسفراز لظنناها تجلد الرواقيين أو انصهار الصوفيين ،  
غير أن قمة انفجار التمزق تدرك سناها عند شعور المتنبئ  
بالتشبيه ، وذلك عندما أحسن بأن كافورا إنما يتخذه متابعا  
يقضى منه وبه أوطارا ، فلا يعود الشاعر جسرا يمتهن بشعره  
إلى مرامي الشهرة والصيت ، ويقترب طموحة قبرا .

عند هذا الحد من الإحساس ينفجر وعي الشاعر أمام انقلاب سُلْم القيم فيصرخ بنفسه بل بالقدر والمعظّ:

أما الزوج الآخر وهو «المتنبي» - سيف الدولة» فإنه يشكل ثنائياً تكاملياً رغم أشباع التقطع أو التناقض، وشعر أبي الطيب يصوغ لنا عناصر المقارنة المتعادلة والمترابطة بينه وبين سيف الدولة الحمداني على الأنماط الثلاثة التالية:

- ١ - معادلة هي : سيف الدولة = المتنبي.
- ٢ - مراجحة أولى هي : سيف الدولة > المتنبي.
- ٣ - مراجحة ثانية هي : المتنبي > سيف الدولة.

فأما المعادلة فتختصر بعد السوسيولوجيا الشامل رأساً للبعد الذاتي في مقومات الشخصية عامة وجماع الخصائص الذاتية في الفرد العربي ضمن أنماط المجتمع المستوعب للفرد سواء أكان مجتمعاً قبلياً أو حضرياً منتظمها في البناء السياسي إنما هي الفتوة كما خلفها التصور العربي الأول في جاهليته التاريخية، وأولى ركائزها النسب، وهو معين وراثي تستوحى منه عناصر الشرف والعرض والمجد الضارب في بعد الزمان الراحل المتجلد بتجدد الحاجة إليه، وعنصر النسب حاضر في طرف المعادلة المكافئة : «المتنبي وسيف الدولة»

أ - إذ يتعرض إلى جلوده :

وَبِهِمْ فَخُرْ كُلْ مَنْ نَطَقَ الْفَسَادَ  
وَعُوْنَ الجَانِي وَغُوشُ الْطَّرِيدِ.  
ب - ولكن تفوق الناس رأياً وحكمة  
كما فُقتُهُمْ حالاً ونفساً ومحنة  
والدعامة الثانية في المجد الاجتماعي يجسمها الكرم :

وهو في الحضارة العربية نقطة تقاطع المادة بالأخلاق، معنى ذلك أنه رمز نكران المادة عند حضورها فهو إثبات لها ونفي، وفي ذلك سر ارتقاء الكرم إلى منزلة القيمة المطلقة قام عليها سُلْمُ القيم في الجاهلية وأقرّها الإسلام ضمن الشعائر القدسية المحرّرة للفرد، والمطهّرة للإثم، والمكفرة من اثمار، وهذه الأسباب استقطب مفهوم الكرم مجموعة من التصورات الملائسة إياه هي كلّها في رصيد القيم الفردية والجماعية كالإحسان، والتضحية والقدى، والإيثار، والصدقة، والهبة، والعطاء، والسخاء، والجود ...

ويديهي أن يبرز الكرم معلماً من معالم الوصف في شعر أبي الطّيّب سواء في طرف المعادلة الأيمن أو الأيسر، أي سواء أكان بروزه فخراً أو ملحاً :

أ - وكم من جبالٍ جُبِتْ تَشَهُدُ أَنْثِي  
الجبالُ وبِحِرٍ شاهِدٍ أَنَّنِي الْبَحْرُ  
ب - وَتُحِبِّي لِهِ الْمَالَ الصَّوَارِمُ وَالقَنَـا  
وَيَقْتَلُ مَا تُحِبِّي التَّبَسُّمُ وَالجَدَـا  
أَمَّا الْأَسْـ ثَالِثُـ من أُسُـنِـ الْفَتْوَـةـ فـ يـتـمـثـلـ فـيـ العـرـةـ ، وـهـوـ  
مـفـهـومـ ضـبـابـيـ أـحـيـاـنـاـ ، وـلـكـنـ يـتـفـكـكـ إـلـىـ عـنـصـرـ الـقـوـةـ  
وـالـإـرـادـةـ ، فـعـزـةـ الـقـوـةـ هـيـ الـبـطـشـ ، لـذـلـكـ لـابـسـ مـفـهـومـ الـفـروـسـيـةـ  
فـكـانـتـ مـنـ تـوـابـعـ الـمـلـاحـمـ وـالـبـطـولـاتـ ، وـعـزـةـ الـمـتـائـيـةـ بـالـإـرـادـةـ  
مـدارـهـ الـحـلـمـ عـنـ الـقـدـرـةـ عـلـىـ الـبـطـشـ ، وـهـوـ عـنـصـرـ مـؤـتـلـفـ مـنـ  
مـتـبـايـنـيـنـ : الـعـزـمـ عـلـىـ الثـارـ وـالـكـفـ عـنـهـ فـيـ نـفـسـ الـلـمـحةـ .  
فـمـنـ عـزـةـ الـبـطـشـ :

أ - أنا نَرْبُ النَّدَى وَرَبُ الْقَوَافِسِ  
وَسِيمَانُ الْعَدَى وَغَيْظُ الْحَسَنَوْدِ  
  
ب - بَنَاهَا فَاعْلَى وَالقَنَا يَقْرَعُ الْقَنَّا  
وَمَرْجُ الْمَنَابِيَا حَوْلَهَا مُتَلَاطِسُ

وَمِنْ عَزَّةِ الْحَلْمِ :

أ - وَمَا الْجَمْعُ بَيْنَ الْمَاءِ وَالنَّارِ فِي يَدِي  
بِأَصْعَبَ مِنْ أَنْ أَجْمَعَ الْجِدَّ وَالْفَهْمَـا  
  
ب - رَأَيْتُكَ مَحْضَ الْحَلْمِ فِي مَحْضِ قَدْرَةِ  
وَلَوْ شَتَّ كَانَ الْحَلْمُ مِنْكَ الْمُهْنَدا

هَذَا يَكْتُمُ الْمَجْدَ الْاجْتَمَاعِيَّ لِكُلِّ الْطَّرْفَيْنِ فِي مَلْحَمَةِ  
الْوَصْفِ الْذَّاتِيِّ الْأَخْلَاقِيِّ مَا يَبْوَهُمَا مَرْتَبَةُ الْكَمَالِ الْمَشْوَدِ،  
وَالْكَمَالُ بِهَذَا التَّقْدِيرِ صَرِيعُ الاعْتِبَارِ فِي شِعْرِ الْمُتَنبِّيِّ فَهُوَ لِنَفْسِهِ :

سَيَعْلَمُ الْجَمْعُ مِنْ ضَمْ مَجْلِسَتَـا  
بِأَنَّنِي خَيْرٌ مِنْ تَسْعِيَ بِهِ قَسْدَمُ

- وَهُوَ أَيْضًا لَسِيفُ التَّوْلَةِ :

فَلَذَا الْيَوْمُ فِي الْأَيَّامِ مُثْلِكُ فِي السَّوَادِ  
كَمَا كُنْتُ فِيهِمْ أُوْحَدًا كَانَ أُوْحَدًا.

فَالْتَّفَرَّدُ لِهَذَا وَلَذَاكَ مَشْحُونُ بِالتَّفْضِيلِ الْمُطْلَقِ مَا لَا يَبْقَى  
احْتِمَالًا لِغَيْرِ التَّطَابِقِ فِي الْكَمَالِ.

فَهَذَا إِذْنُ رَصِيدِ الْمَعَادَةِ الْمُتَكَافِشَةِ :

|            |         |                 |
|------------|---------|-----------------|
| سيف الدولة | المتبّي | المجد الاجتماعي |
| +          | +       | السبب           |
| +          | +       | الكرم           |
| +          | +       | البطش العزة     |
| +          | +       | الحلسم          |
| +          | +       | الكمال          |

أما إذا أتينا المتراجحة الأولى التي أسلفنا فنجدها :

سيف الدولة < المتنبي

وعنصر التراجع يتجمّس في المجد السياسي إذ أُوتى سيف الدولة السلطان، وظلّ التنبئي يسعى إليه سعي الفسان خلف السراب بل سعي سيزيف بصخره إلى تلّ الجبل لا يكاد يدرّكه حتى يقع به الصخر إلى السفح فيعاوده.

لذلك ظلّ مثل هذا البيت :

تَنَظُّلُ مُلُوكُ الْأَرْضِ خَاشِعَةً لِـ  
تَفَارِقِهِ مَلَكَى وَتَلْقَاهُ سُجَّداً

دون بديل، توفر لأحد طرفي المازنة وافتقر إليه الطرف الآخر، معنى ذلك أنَّ بيتاً هو جنسُ الذي أسلفنا قد ظلَّ دفين اللاؤعيِّ، مقبوراً في القوَّةِ، لم تنتَاح له شارةُ الخروج إلى الفعلِ، ولو كان له أن يكُون لكان :

تظلُّ ملوكُ الأرضِ خاشعةً لـ  
تفارُّقنا هلكيٌّ وتلقانٌ سجّداً

فسيف الدولة - في هذا الترَكيب المزدوج الثنائي - يقوم للمنتَبِي مقام المرأة يرى فيها نفسه كما كانت وكما كان يريد لها أن تكون من حيث تعكس المثل الأعلى لها.

فحصيلة المتراجحة سلب في النصر «أ» وإيجاب في النصر «ب».

| سيف الدولة | المنتَبِي | المجد السياسي |
|------------|-----------|---------------|
| +          | -         | السلطان       |
| +          | >         | الترابجح      |

أما المتراجحة الثانية فتعكس آية ما سبق إذ تقوم نقيبة للمتراجحة الأولى وفيها أنَّ :

المنتَبِي < سيف الدولة .

ومدار هذا الرِّجحان أنَّ المنتَبِي لئن لم ينقد زمام السلطة السياسية إلى مشيخته فلقد تربَّع على إيوان الشعر فكان له به المجد الأدبي ، وللشعر في الحضارة العربية شأن لو لا الطفرة السياسية عند انفجار الامبراطورية الإسلامية لما رضى به الفرد العربي بدليلاً . لهذا كلَّه قام الشعر في موازنة المنتَبِي مقام متنقَّس التعويض ، فهو الملاذ الذي يطمس به الشاعر ثغرة النقص عند خيبة الأمل ، وبديهيًّا أن ينفرد المنتَبِي بسلطان الشعر عند مواجهة طرف الترَكيب الثنائي :

أنا الذي نظرَ الأعمى إلى أدبي  
وأشعرت كلماتي منْ به صممُ

وهو عين الإعجاز، لا الأدبيّ فحسب استناداً إلى تركيب اللُّفْظ بالسُّحر الحلال ، ولكنَّه الإعجاز في المضمون إذ بشره «بِرَىءُ الْأَعْمَى وَالْأَصْمَمْ» .

وهذا البيت شأنه شأن البيت في المتراجحة الأولى يظل دون بديل ، تُسْئِي لأحد الطرفين ولم يتَسْنَ للآخر، أي إنَّ البيت البديل كان يمكن أن يكون عن سيف الدولة :

هُوَ الَّذِي نَظَرَ الْأَعْمَى إِلَى أَدَبِيَّةِ  
وَأَسْعَتْ كَلْمَائِهِ مَنْ بِهِ صَمَمْ

فالشاعر - وبه قوام المتنبي - جسر التوافق في مقابلة الرجحان ينقض السلب إذ يثبت للطرف المقابل سلباً موازياً.

فعصارة المتراجحة الثانية سلب في «ب» وإيجاب في «أ» بحيث يكون :

| سيف الدولة | المتنبي | المجد الأدبي |
|------------|---------|--------------|
| -          | +       | الشعر        |
| -          | <       | المتراجحة    |

هكذا يتبيَّن لنا كيف أنَّ الزوج «المتنبي - سيف الدولة» هو زوج يشكُّل ثنائياً تكاملياً بما يتعادل بينهما من التكافؤ والرجحان، وليس إلا شعر أبي الطَّيْب نفسه بمضمونه الدَّلالي ومنطقه التنظيمي يهدينَا إلى هذا التَّكامل طالما أنَّ كليهما يحمل في جملته بصمة السلب، فإذا تعاملت معه «السطح» في علامة القراءة مع بصمة السلب في الآخر أخصبَت إيجاباً مطلقاً :

$$(-) \times (+) = (-)$$

بهذا المنظور ومن هذا الموضع تتجلّى شرعية معاملة المتنبي لسيف الدولة معاملة التعلق والاتحاد بما لا يتنافى ومنتق العشق المجرد، ولم يتتجّف الشاعر لحظة عن هذا البوح رغم أنه كشف للباطن، وفي الكشف إشمار و«خيانة» :

إذا أردتْ كُمِيتَ اللُّونِ صافيةَ  
وَجَلَّتْهَا وَجَبِيبُ الْقَلْبِ مفقودٌ  
مالي أَكْتُمُ حَبًّا قد بَرَى جَسْدِي  
وَتَدْعِي حَبْ سيفُ الدُّولَةِ الْأَمْمُ

هذا العشق الصوفي إن هو إلا اتجاد التكامل إلى الانصهار  
كمالاً لو :

| سيف الدولة | المتنبي |                    |
|------------|---------|--------------------|
| +          | +       | البعد الاجتماعي    |
| +          | -       | البعد السياسي      |
| -          | +       | البعد الأدبي       |
| -          | -       | المحصلة<br>الفردية |
| +          |         | المحصلة الثانية    |

على هذا البناء نتبين كيف أن سلسلة علامات الإيجاب سواء تراكمت في علامة الجمع (+) أو تفاعلت في علامة الضرب (×) تظل إيجاباً، بينما تتجمّع بصمات السلب فتنتじ بالجمع سلباً، ثم تتفاعل في علامة الضرب حصيلة السلب.

وتحصيلة الإيجاب فلا ينبع إلا سلب ، وتلك مأساة المتنبي  
أنه يحمل النقص الذي قدر لآدم وبنيه ، فجهاده جهاد الكائن  
البشري يرفض وضعه فينشد صفة الآلهة كمالاً وإعجازاً ،  
ولقد تحدّدت رؤى الشاعر في سعيه للكمال المنشود باسترجاع  
ما كان يرى نفسه حقيقاً به ألا وهو المجد السياسي . فمرة  
إلهام المفارقة عند المتنبي كما أسلفنا جموح عنان الطموح إلى  
حدٍ غداً معه مرتكباً من العلّو يرفض به صاحبه الإقرار بالواقع  
والتسليم بالافتراض ، فهو إلهام شعري متمرّد على الواقع لا  
يعرف الإذعان لذلك كان قطب الرّحى فيه الرّفض بكلٍّ لإيحاءاته ،  
وقدّمة الرّفض أن يتّأله الإنسان وبه تقزّز من آدميته :

- وإنّي لَمِنْ قومٍ كَانَ نَفْوسُهُمْ  
بِهَا أَنْفُثَ أَنْ تَسْكُنَ اللَّعْمَ وَالْعَظَمَ -

- إِنْ أَكُنْ مُعْجِبًا فَعُجْبٌ عَجِيبٌ  
لَمْ يَجِدْ فُوقَ نَفْسِهِ مِنْ مَزِيدٍ -

\* \* \*

إنَّ ما انتهينا إليه إلى حدّ الآن من تركيب الثنائي طاغٍ  
على المضامين الشعرية في إلهامها وصورها الفنية قد ولد نزعة  
إلى التركيب الثنائي على المستوى اللغوی سواء في حقل  
الدلّالات، الفردية منها والتّجمعيّة، أو في حقل النّغمات الإيقاعية .

وأول مظهر من مظاهر التركيب الثنائي ما يمكن أن  
نصلح عليه بالتقابل المزدوج ، وهو أن يحمل البيت في  
بعضه أو كلّه عناصر تزدوج ثنائياً سواء ازدواج تضاد أو

ازدواج تطابق، سواء كان ذلك دلائلاً أو إعجابياً، ففي البيت التالي:

جزاءُ كُلٌّ قرِيبٌ مِنْكُمْ مَلَلُ  
وحيظُ كُلٌّ محبٌّ مِنْكُمْ ضفَنُ

إذا ما فَكَّاه حصلنا على خمسة أزواج، اثنان منها غير

تمييزيين:

كلٌّ / كلٌّ،  
منكم / منكم،

وثلاثة منها تمييزية بالتطابق، وتطابقها ترادف يجعلها من مجال واحد:

جزاء / حظٌ  
قريب / محبٌّ  
ملل / ضفن

بحيث يكون لدينا: تعانق سداسي ينحل إلى ثلاثة مثان تتراءى أطرافها فترتبطها نقطة محورية جامعة، فإذا أقمت خطأ عموديا على مفصل المصارعين وقرنت كل زوج إلى زوجه حصلت على الشكل البياني المبiber.

أما في قوله:

هو الْبَخْرُ غُصٌّ فيه إذا كان ساكتاً  
على التَّرِّ واحذرهُ إذا كان مُزِيداً  
فإنَّ التَّقَابِل المزدوج غير تمام ولكنه أيضا غير متوازن

الطرفين إذ يحصل لنا من مجموع البيت زوجان تميزيان هما:

غضن فيه ≠ واحدره

ساكنا ≠ مزيدا

ويحصل لنا زوج غير تميزي هو:

إذا كان / إذا كان

ويبقى أخيرا عنصرا غير مندرجين في العلاقات الثنائية

وهما:

- هو البحر،

- على الدرّ،

بحيث يحصل لنا تعاظل رياعي بين الصدر والعجز،  
يطرح منه ما ازدوج بلا تمييز، ويبقى اثنان من المزدوجات  
إذا ربطنا بين أطرافهما حصلنا على مناظرة متناظفة بين الصدر  
والعجز.

غير أنَّ محور التَّقابل والأنس طار منزاح عن نقطة الانتصاف  
مما يخلق إيقاعا يجعل البيت إلى التدوير أقرب، ويطيل في  
نفس البيتِ الشعري كائناً البيت كتلة متراصة.

وعلى نفس المنوال تقريبا يرد البيت :

وذاك أنَّ الفحول البيض عاجزة عن الجميل فكيف الخاصية السود  
حيث ينزاح مدار التَّقابل إلى مطلع العجز فيربط تقابلينا  
الزوجين :

الفحول ≠ الخاصية

البيض ≠ السود

وتبقى بقية غناصر البيت خادمة للدلالة المشتركة دون أن تتفرق إلى علاقات ثنائية.

وقد يتحول مدار التقابل إلى منتصف العجز تماماً فلا يكون الصدر إلا مجالاً افتتاحياً لإبراز العلاقة التقابلية وذلك كما في :

صار الخصي إمام الآبقين بهما  
فالحر مستعبد والعبد معبدُ

وتنكأف في هذا العجز روابط العناصر تقابلًا وتطابقا على النحو التالي :

أ - الحر ≠ العبد

مستعبد ≠ معبد

ب - الحر // العبد (في البنية اللغوية فكلاهما صفة مشبهة أو في حكمها).

مستعبد // معبد (كذلك، إذ كلاهما اسم مفعول)

ج - الحر ≈ معبد

مستعبد ≈ عبد

فيكون تظاهر العبارتين على نمط التداخل المقلوب : بعض الأول في بعض الثاني، وآخر الثاني في طرف الأول، وبين العبارتين محور وسط يوزع التناظر فضلاً عن تقابل الشحنات الدلالية وتكاملها إيجاباً وسلباً كما سيأتي.

أما المظهر الثاني من مظاهر التَّرْكِيبُ الشَّنَائِيُّ فيتمثل في ظاهرة التوازي سواءً أكان ذلك من توازي الكتل الدلالية والمجموعات اللغوية أم من توازي العناصر اللغوية الفردية.

وبموجب هذه الظاهرة يرد البيت الشعري على أحد نمطين، إما صدره مواز لعجزه من حيث إنَّهما يحملان دلالتين متافقتين أو متكمالتين، وإما يرد البيت مجتمعة فيه عناصر متراضفة متلاحقة يردد بعضها الآخر أو يتَّوَعَّد خدمة لحقل دلاليٍ معين بسيط.

فمن النَّمَطُ الأوَّلِ قوله :

وَلَا أَقِيمُ عَلَى مَالٍ أَذْلُّ بِـ  
وَلَا أَذْلُّ بِمَا عِزِّيَّ بِهِ دَرْنٌ

حيث تتواءز العناصر :

أقيم // أَذْلُّ (دلالياً)  
أَذْلُّ // أَذْلُّ (نغمياً)  
أَذْلُّ // درن (إيحائيًا)

ويتساوى بالمعايرة العنصران :

مال // عرض

ويتساوى أخيراً بالتطابق :

ولا ... به // ولا .... به

ومن نفس النَّمَطِ أيضاً قوله :

على قدرِ أهل العزم تأتي العزائم  
وتأتي على قدرِ الكِرام المَكَارِمُ

فكلا المصارعين يدخل الآخر في الدلالة ويلبسه في  
البنية الشعيرية والتركيب اللغوي بحيث يتوازى بالتطابق :

على قدر // على قدر  
تأتي // تأتي

ويتوازى بالبناء المقطعي الاشتقافي وهو ما يفضي إلى  
تطابق عروضي :

العزائم // المكارم

كما يتوازيان بالدلالة الحافة إذ العزيمة مكرمة بوجه  
من الوجوه.

ويتوازى باقتضاء السياق كل من :

أهل العزم // الكِرام

غير أن الشاعر قد فرق التوازي الذي قام البيت عليه  
بين :

تأتي // تأتي.  
على قدر // على قدر

بكسر في التنظيم والمدلول، فاما الذي في التنظيم فيخُصْ :  
العزائم / المكارم .

واما الذي في المدلول فيخُصْ كما أسلفنا :

أهل العزم / الكرام .

بدل :

أهل العزم // أهل الكرم .  
العازمون // الكرام .

وأما إنَّه مل الثاني في موضوع التوازي فيختص تجميع العناصر اللغوية، واللاحظ أنَّ هذا التجميع يستقطبه عنصر مولد فاعل متحكم في بنية البيت عموماً، والطريف في الإلهام الشعري أنَّ العنصر المستقطب يتجلَّ بين طرفي البيت سعياً إلى الموقع الحساس المثير، فهو مرأة في طبيعة الصدر :

بِمَ التَّعْلُلُ لَا أَهْلُ لَا وَطَرَنْ  
وَلَا نَدِيمٌ وَلَا كَأسٌ وَلَا سَكَنْ

بحيث إنَّ العناصر المتلاحقة لا رابط بينها سوى أنها تجذب عن التساؤل المطلي المحدَّد لبنية البيت «بِمَ التَّعْلُلُ»، فهو لذلك يستقطبها فرادى كما لو كان العنصر المولد مركز دائرة شعاعية شمسية، ووقع هذه البنية أنها تجعل النفس الشعري شديد التصاعد بطيء التنازل إذ يبلغ البيت نبرته التغمية منذ مطلعه ثم يتدرج انحداراً إلى أن يبلغ سفح النبرة مع خاتمتها .

وقد يرد العنصر المولد المستقطب في مؤخرة البيت مع رجع ختامي طفيف كما في :

أَمَيْنَا وَإِخْلَافًا وَغَدْرًا وَخَسَنَةَ  
وَجُبْنَا أَشْخَصًا لَعْنَتَ لِي أَمْ مَخَازِيَا

فإذا أحللنا العنصر المولّد مركز دائرة الاستقطاب وجدنا :  
أنَّ البنية اللغویة من شأنها أن تعطى نفس الصعود في  
البثُ الشعريِّ فلا يبلغ مداه إلَّا والبيت يكاد ينتهي إلى تمامه  
فيقع تنازل فجئيٌّ هو بمثابة السقوط الحرّ فتقع عندئذ النُّبرة  
الشعرية على مؤخرة البيت .

وقد يرد العنصر المولّد متواصلاً ببنية البيت فيحدث  
إيقاعاً معتدلاً متكافئاً للطرفين يكون فيه الاستقطاب بمثابة  
محور الانتصاف كما في :

الخيلُ واللَّيلُ والبيداءُ تَعرَفُنَّـ  
والسيفُ والرَّمْحُ والقِرطاسُ والقَلْمَـ

وفي هذا البناء تنزّل دائرة الاستقطاب منزلة المركز  
المنظم لانشطار التركيب الشعريِّ .

وبديهيٍّ أن يبني الإيقاع النغميٌّ على التوازن المتكافئِ  
بحيث تتبعاً التُّبرة منتصف البناء فيكون مثلث متساويٌّ  
الضلعين، ويكون الصعود متدرجاً تدرجاً تنازل .

أما المظاهر الثالث من مظاهر التركيب الثنائيِّ فيتمثل في ظاهرة  
تفاعل العناصر الجزئية إيجاباً وسلباً ، وصورة ذلك أنَّ البيت  
الشعريِّ عند التنبيه كثيراً ما يشحن متناقضات فيشتّد ضغطها بما  
يولد شحنة نهائية هي إما إقرار لمبسوط أو نقض لمفروض .

على أنَّ مبدأ ممارسة تعامل الشحنات هو من الدقة بحيث  
يقتضي اعتبار المجال الدلاليِّ : الصرير منه والضمنيُّ ، كما  
يقتضي الاحتكام إلى السياق بما يفرضه إليه من دلالات حافة .

ومع ذلك فقد تتلاطم الطاقة الإيجابية أو السلبية بالطاقة الحيادية التي هي درجة الصفر.

فلو عدنا إلى بيت أسلفناه في عنصر التقابل المزدوج :

صارَ الْخَصِيُّ إِمَامَ الْأَيْقِنِينَ بِهَا  
فَالْحَرُّ مُسْتَبَدٌ وَالْعَبْدُ مُعْبُودٌ

للاحظنا أنَّ التَّرْكِيبَ الثَّنَائِيَّ مُنْتَظَمٌ إِيجاباً وَسَلْبَاً بِحِيثُ :

|              |   |   |
|--------------|---|---|
| الْخَصِيُّ — | — | } |
| إِمَامٌ —    | + |   |

|              |   |   |
|--------------|---|---|
| الْحَرُّ —   | — | } |
| مُسْتَبَدٌ — | — |   |

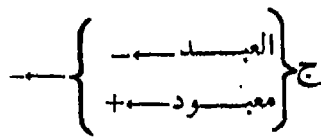
|             |   |   |
|-------------|---|---|
| الْعَبْدُ — | — | } |
| مُعْبُودٌ — | + |   |

فإذا اعتبرنا أنَّ كُلَّ زوجٍ من هذِه الأَزْوَاجِ الْثَّلَاثَةِ هو في تفاعل داخليٍّ بِحِيثُ يرضخُ إِلَى علامَةِ الضربِ (×) كانت حصيلةَ كُلَّ زوجٍ سَلْبَاً مُتَأْمِياً مِن ضربٍ موجبٍ فِي سَالِبٍ بِحِيثُ يَكُونُ :

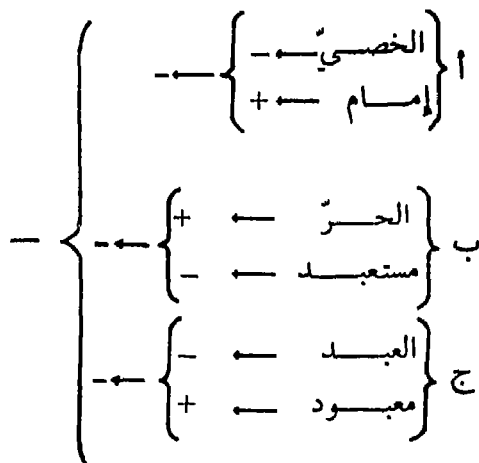
|           |              |   |   |
|-----------|--------------|---|---|
| أ         | الْخَصِيُّ — | — | } |
| إِمَامٌ — | +            |   |   |

|              |            |   |   |
|--------------|------------|---|---|
| ب            | الْحَرُّ — | — | } |
| مُسْتَبَدٌ — | —          |   |   |



فإن نحن استطردنا متبعين حصيلة البيت رجعنا إلى مبدأ التراصف من حيث إن البيت كتل دلالية متجمعة وطبقنا قاعدة الضم فتكون حصيلة الجمع بين العناصر السلبية الثلاثة سلباً نهائياً، وهو محظوظ حال البيت مضموناً ومنطوقاً :



فيكون البيت :

$$\text{صار الخسي إمام الآلين بها فالحر مستعبد والعبد معبد}$$

|           |   |   |   |   |
|-----------|---|---|---|---|
| +         | 0 | 0 | - | 0 |
| -         | - | - | - | - |
| <u>سـ</u> |   |   |   |   |

فالحصيلة السلبية (-) عقلنة رياضية لمفهوم الهجاء في المتصوّر الأدبي وقد ورد البيت هجاء، مثلما أنّ الحصيلة الإيجابية قد تعقلن مفهوم الفخر أو المدح في البيت :

ولا أقيم على مالٍ أذلُّ به ولا أذلُّ بما عرضي به درن .  
نقف على الشُّهَنَاتِ التَّالِيَةِ :

- لا       $\Leftarrow$       من حيث هي نفي ،
- أقيم       $\Leftarrow$       +      إذ هو فعل للإبقاء والوجود ،
- مال       $\Leftarrow$       +      لأنَّه يتنزَّل سوسيولوجياً منزلة الإيجاب ،
- أذلُّ       $\Leftarrow$       -      والشُّحنة السُّلْبِيَّة صريحة على سُلْمِ القيم المعمارية ،
- لا       $\Leftarrow$       -      نفي ،
- أذلُّ       $\Leftarrow$       +      والإيجاب إيجابيٌّ حسب منبع اللُّذَّة ،
- عرضي       $\Leftarrow$       0/+      وهو عنصر حياديٌّ مجرداً، وإيجابيٌّ في السياق ،  
ولا يغيِّر التَّبادل من نتيجة التعامل .
- درن       $\Leftarrow$       -      والسلب في هذا العنصر أخلاقيٌّ اجتماعيٌّ .

فيكون الصدر ذا حصيلة إيجابية بإرضاع العلامات  
إلى مبدأ الضرب (  $\times$  ) .

$$\text{ولا أقيم على مال أذلُّ به} \\ \underbrace{\phantom{0} \phantom{0}}_{-} \quad \underbrace{0 \phantom{0}}_{0/+} \quad \underbrace{0 \phantom{0}}_{+} \quad -9 \\ +$$

كما يكون العجز إيجاباً في حصيلته بنفس التعامل :

$$\text{ولا أذلُّ بما عرضي به درن} \\ \underbrace{\phantom{0} \phantom{0}}_{-} \quad \underbrace{0 \phantom{0}}_{0/+} \quad \underbrace{0 \phantom{0}}_{+} \quad -9 \\ +$$

ويتعامل الصدر والعجز في تجمع إضافي فينتج الإيجاب :

وَلَا أُقْسِمُ عَلَى مَا أَذَلُّ بِهِ  
 وَلَا أَذَلُّ بِمَا عُرِضَيَ بِهِ دَرْن

وقد تنشَّعَب العناصر الصَّاغِطة في البَيْت إيجاباً وسلباً لتحدث  
الصَّدمة المتغيرة كما في الشُّكُوى وهي «رثاء» للذَّات الحاضرة :

قليلٌ عالدي سقمٌ فـؤادي  
 كثيرٌ حاسدي صعبٌ مرامي

فلدينا إذن :

قليل  $\Leftarrow$  - حسب معيار الْكَمْ،  
 عالدي  $\Leftarrow$  + إذ هو منشود المريض،  
 سقم  $\Leftarrow$  - وهو رمز المرض موضوع الشُّكُوى،  
 فـؤادي  $\Leftarrow$  0  
 كثير  $\Leftarrow$  +  
 حاسدي  $\Leftarrow$  -  
 صعب  $\Leftarrow$  + إذ كرس اللفظ على سُلْم التقييم للذلة على  
 الرفعة وعلى الشأن، على أنَّ اللفظ نفسه قد  
 يمحضه سياق آخر إلى السلب كما لو قلنا «مسلك  
 صعب» في معناه المادي كالطريق في الجبل.

مرامي  $\Leftarrow$  + وهو غائية الطموح المنشود  
 عندئذ نتبين كيف تحدث الكتل الثلاث الأولى شحنات  
 سلبية بالتعامل حسب علامة القرب (×)

قليل عائدي سقِمْ فُوَادِي كثير حاسدي

$\begin{array}{c} - \\ + \\ \hline - \\ - \end{array}$   $\begin{array}{c} 0 \\ - \\ \hline - \end{array}$   $\begin{array}{c} + \\ - \\ \hline - \end{array}$

ثم ندرك كيف تجتمع الكتل الثلاث لتفرز سلباً حسب  
نَكْلُ الْإِضَافَةِ (+) وندرك من ناحية أخرى كيف تنتج الكتلة  
الرَّابِعَةُ إِيجَابَاً :

صعب مرامي

$\begin{array}{c} + \\ + \\ \hline + \end{array}$

فإذا تضاربت الكتل الثلاث الأولى مع الكتلة الرابعة حصل  
السلب، وهو مدار الشُّكُوكِ ورثاء النُّفُسِ :

قليل عائدي سقِمْ فُوَادِي كثير حاسدي صعب مرامي

$\begin{array}{c} + \\ + \\ \hline + \end{array}$   $\begin{array}{c} + \\ - \\ \hline - \end{array}$   $\begin{array}{c} + \\ - \\ \hline - \end{array}$   $\begin{array}{c} + \\ - \\ \hline - \end{array}$

$\overbrace{\quad\quad\quad\quad}$

$\overbrace{\quad\quad\quad\quad}$

\*\*\*

تلك نماذج من التُّرْكِيبُ الثَّنَائِيُّ في بناء شعر المتنبي  
ولدها - حسب ما صادرنا عليه - التُّرْكِيبُ التَّقَابِلِيُّ في المقامين  
المجسدة خارج الشِّعر والمضمونة إِيَاهُ، وما سقناه إلا مقاربة،  
وهدَ المقاربة أن يعتمد منهج علمي لا يشكُ في صلاحه ذاتياً  
ولكن لا يجزم بخضب نتائجه سلفاً عند تطبيقه في الظرف

العيّن للعمارة، على أننا قد نتجّرّأ على تقرير أنَّ التُّركيبات  
البنيّة في شعر المتنبي لا يمكن أن يحکم سُرُّ شعره إلا من  
موقع إن لم يكن لسانياً محضاً، فلا أقلّ من أن يحکم إلى المنظور  
اللغوي بعنصره الموضوعي وتشكيلاته العقلانية.

كذا يتّسّى استقراء الخصائص الفنية أو ما يصطلاح  
عليه جزاها بالأسلوب الشّعري، وكذا يمكن استعراض عيّنات  
من المحاكاة النغمية كما في :

كَفَىْ بِكَ دَاءً أَنْ تُرِيَ الْمَوْتَ شَافِيَا  
وَحَسِبُّ النَّسَابَا أَنْ يَكُنْ أَمَانِيَا

أو في :

بِنَاهَا فَاعِلٌ وَالقَنَا يَقْرَعُ الْقَنَا  
وَمَوْجُ النَّسَابَا حَوْلَهَا مُنْلَاطِمٌ

وكذلك استعراض ظاهرة التّقفية الدّاخليّة أو ما يصطلاح  
عليه البلاغيون بالترصيح كما في :

أ) فِي تَاجِهِ قَمَرٌ فِي ثُوبِهِ بَشَّارٌ  
فِي دِرْعِهِ أَسْدٌ تَدْمَى أَظَافِرُهُ

ب) قَلِيلٌ عَادِلٌ مَقْسُمٌ فَؤَادِي  
كَثِيرٌ حَاسِدٌ صَعْبٌ مَرَامِي

ج) أَنَا تِرْبُّ النَّدَى وَرَبُّ الْقَوَافِي  
وَسِهَامُ الْعِدَى وَغَيْظُ الْحَسَدِ

د) بفسرِي أني الهماتِ والنصرُ غالبٌ  
وصار إلى اللّبَاتِ والنصر فسادٌ

\* \* \*

لِفَصْلِ الْثَالِثِ  
مَعَ الْجَاحِظِ

«البَيَانُ وَالتَّبَيِّنُ».

بَيْنَ مَهَاجِ التَّأْلِيفِ  
وَمَقَايِيسِ الْأَسْلوبِ.



## مع الجاحظ

### «البيان والتبيين» بين منهج التأليف ومقاييس الأسلوب

أسس تقييم جمليد :

يتبوأ الجاحظ في تاريخ الحضارة العربية الإسلامية منزلة مزدوجة : هي منزلة تاريخية شهد لها بها معاصره ومن تبعهم من أعلام الفكر العربي الإسلامي، ثم هي منزلة حضارية وثقافية إذ ما فتئت كتبه تمدّ الدارسين المعاصرين بمعين من الاستقراءات والتحليلات والاستنباطات قد يعسر علينا اليوم إدراجها ضمن مسالك الاختصاص في المعرفة البشرية حسب متصوراتنا الذهنية المعاصرة، ففي مؤلفات الجاحظ مادةً من يؤرّخ لفرق الدينية والمذاهب الفلسفية والتّيارات «الإيديولوجية»، وفيها كذلك مادةً تخصّ الباحث في خصائص التّفكير العربي منذ ازدهار حضارته العباسية فضلاً عما في تلك المؤلفات من مادةً غزيرة لمؤرّخي الأدب والنقد وسائر العلوم اللسانية والجمالية ، ولعل هذه الغزارة مع التنوّع والشمول هي التي دفعت بعض الباحثين المحدثين إلى اعتبار الجاحظ رائد مدرسة أطلقوا عليها اسم المدرسة الإنسانية مع ما في المصطلح

من أبعاد تعاطفية ذات منزع أخلاقيٍ. ولعلنا لا ننجازف إن نحن اعتبرنا أنَّ الجاحظ خير من مثل في تاريخ الحضارة الإسلامية التيار الشمولي في دراسة الظواهر المتصلة بالإنسان، وهو التيار الذي استقرَّتْ اليوم أُسسه فغداً مزيجاً من التاريخ وعلم الاجتماع وعلم النفس وعلم الأجناس البشرية وعرف في المدرسة الأمريكية بالأنثروبولوجيا.

\* \* \*

والمصادر التي ترجم فيها أصحابها للجاحظ تكاد تجمع على أنه توفي سنة ٢٥٥ هـ ولكنها مختلفة في تحديد سنة ميلاده إلا أنها تتفق على حصرها في العقد السادس من القرن الثاني بين سنتي ١٥٠ هـ و ١٥٩ هـ<sup>(١)</sup>. فالجاحظ قد عاش إذن في النصف الثاني من القرن الهجري الثاني والنصف الأول من القرن الثالث وهي فترة واكبت نمو الدولة العباسية فاكتمل بها فازدهارها حين أصبحت الحاضرة الإسلامية معيناً خصباً لتمثل التيارات الفكرية الأجنبية على اختلافها وتبانيها.

\* \* \*

### ولئن كان كتاب «الحيوان»<sup>(٢)</sup> خير ما يمثل المصنفات

(١) ياقوت الحموي : معجم الأدباء ، مطبوعات دار المأمون - مصر (ج ١٦ ص ٧٤).

الشريف المرتضى : أمالى المرتضى . ط ١ . دار إحياء الكتب العربية ، ١٩٥٤ ، (ج ١ ص ١٩٤).

أبو البركات الأنباري : زهرة الألباء في طبقات الأدباء . تحقيق عطية عامر ، ط ٢ ستوكهولم ١٩٦٢ . (ص ١١٨-١٢٠).

الخطيب البغدادي: تاريخ بغداد-دار الكتاب العربي-بيروت(ج ١٢ ص ٢١٢-٢٢٠).

(٢) تحيل على الطبعة الثانية ، تحقيق عبد السلام محمد هارون-القاهرة-١٣٥٧ هـ .

العلمية لدى الجاحظ فإن كتاب «البيان والتبيين»<sup>(٣)</sup> يجسم قطب التأليف الأدبي، بل به أولاً، وببعض الكتب الأخرى ثانياً عرف الجاحظ الأديب، ويبدو من المسلم به أنَّ الجاحظ ألف كتاب «البيان والتبيين» في أخريات حياته، إلا أنَّ الدارسين ولا سيما المحققين منهم يتساءلون بشيء من الحيرة عن نسبة هذا الكتاب زمنياً إلى كتاب الحيوان<sup>(٤)</sup>، فالجاحظ يذكر في كتاب الحيوان(٤-٢٠٨) كيف أصيب بمرض الفالج - وهو يؤلف كتابه ذاك - وكيف اشتدَّ وقع الداء عليه حتى كاد يتحول دون إتمامه، ثم إنَّ بعض المصادر تذكر من جهة أخرى أنَّه أصيب بالفالج في آخر حياته<sup>(٥)</sup> غير أننا نرى الجاحظ مع ذلك كلَّه يذكر في «البيان والتبيين» كتاب الحيوان في ثلاثة مواضع متفرقة :

أ - في حديثه عن اقتلاع الثنياب حيث يقول «وفي هذا كلام يقع في كتاب الحيوان»(٦-١).

ب - عند حديثه عن وصف الشعراء لزينة النساء : «وهذان أعميان قد اهتديا من حقائق هذا الأمر إلى ما لا يبلغه تمييز البصير، ولি�شار خاصة في هذا الباب ما ليس لأحد، ولو لا أنه في كتاب

(٣) الطبعة الثالثة ، نفس المحقق ، القاهرة ١٩٦٨ .

(٤) انظر : مقدمتي المحقق إلى كلا الكتابين ، على أن بعض الدارسين يتجاوزون الوقوف عند هذا المشكَل مع جزم مسبق بأنَّحُرَّ البيان عن الحيوان وهو إقرار لا يخلو من مجازفة .

انظر : عبد العزيز عتيق : تاريخ البلاغة العربية - لبنان ١٩٧٠ ، ص ٥٨ .

(٥) تاريخ بغداد ، ج ١٢ ، ص ٢١٤ .

انظر أيضاً ابن العماد الخنيل : شذرات الذهب ، القاهرة ١٣٥٠ هـ (ج ٢ - ص ١٢٢) .

الحيوان أليق وأذكرى للذكرناه في هذا الموضع<sup>١</sup>. (٢٢٥-١).

ج - «كانت العادة في كتاب الحيوان أن أجعل في كل مصحف من مصاحفها عشر ورقات من مقطعات الأعراب ونواذر الأشعار (... ) فأحجبت أن يكون حظّ هذا الكتاب في ذلك أوفى إن شاء الله» (٣٠ ٢-٣).

ومقابلة هذه المعطيات بعضها إلى بعض تستوقف الباحث قليلاً قبل الاستنتاج، ولا شكّ أنّ حيرة المحققين تعزى إلى أنهم يحاولون أن يفصلوا فصلاً زمنياً واضحـاً بين فترات تأليف الجاحظ لكتبه منطلقيـن في ذلك من فرضية «ما قبلية» بموجبها لا يقبلون ازدواج مصنفـين في فترة زمنـية مـا : كليـاً أو جزئـياً، ونحن نميل إلى القول بأنّ الجاحظ قد بدأ في تأليف الحـيوان مبـكراً ثم إـنه شـرع في تأليف «البيان والتـبيـين» ولـمـا يـتمـ الكتاب الأول ، فيـكون الكتابـان قد اـشـترـكاـ فيـ فـترةـ زـمنـيةـ هيـ تـلـكـ الفـترةـ التـيـ حلـ بالـجـاحـظـ فيـهاـ دـاءـ الـفـالـعـ . ولـعلـ النـصـ الـوارـدـ فيـ الـبيانـ (٢٢٥-١) يـدلـ عـلـيـ أنـ الجـاحـظـ يـتـحدـثـ عـمـاـ يـعـنـزـ ذـكـرـهـ فيـ كـتابـ الـحـيـوـانـ أـكـثـرـ مـمـاـ يـدـلـ عـلـيـ أـنـ ذـكـرـهـ بـعـدـ .

فإـذاـ سـلـمـنـاـ بـأنـ «الـبيانـ والتـبيـينـ»ـ هوـ منـ آخـرـ ماـ أـلـفـ الجـاحـظـ أـدـرـكـنـاـ ماـ لـهـ مـنـ قـيمـةـ نوعـيـةـ يـةـ مـيـزـ بـهـ عـنـ سـائـرـ مـؤـلـفـاتـهـ ،ـ فـهـوـ حـصـادـ عـمـرـ طـوـيلـ انـقـضـيـ فـيـ الـبـحـثـ وـالتـصـنـيفـ ،ـ وـهـ شـمـرـةـ تـمـثـلـ ثـقـافـيـ طـوـيلـ الـمـدىـ وـتـجـريـدـ فـكـريـ بـعـيدـ الـأـغـوارـ ،ـ أـمـاـ مـوـضـوـعـ الـكـتـابـ فـهـوـ -ـ كـمـاـ تـمـلـيـهـ مـبـدـئـيـاـ عـبـارـةـ «الـبيانـ وـالتـبيـينـ»ـ -ـ بـحـثـ فـيـ خـصـائـصـ التـعـبـيرـ الـبـيـنـ ،ـ أـيـ فـيـ صـنـاعـةـ

الكلام ، وما تمتاز به اللغة من طاقات الإبلاغ والإفصاح . والكتاب قد صنعته ، إلى جانب النّوازع الفنية الأدبية ، دوافع علمية مذهبية إذ يبدو أن المتكلمين - والجاحظ أحد أعلامهم - قد كانوا أشد الناس عناء بخصائص الكلام البليغ لاعتمادهم على صياغة المفهوم وأفانين تصريفه في مناظراتهم ومساجلاتهم .

والكتاب غاية لعلها هي التي حرّكت الجاحظ إلى تأليفه وتمثل في الرد على الشعوبية ردًا صريحا ، وضممياً في أغلب الأحيان فقصد بذلك إلى إبراز الطابع الذي انفرد به حضارة العرب فتميزوا به عن غيرهم من ذوي الحضارات الأخرى ولا سيما الفارسية منها . وما هذه السمة المميزة إلا « البلاغة والفصاحة » .

ولا شك أنَّ اثنين كتاب « البيان والتبيين » على هذه التَّنزعة الدَّفاعية هو الذي يُوَاه منزلة مرموقة لدى مؤرخي العلوم المُلغوية والأدبية فاعتبر الجاحظ بذلك - وما زال - « مؤسس علم البلاغة العربية » على ما في ذلك من عفوية في الاستخلاص توهم بضرب من التَّولُّ التلقائي في نشأة العلوم <sup>(٦)</sup> .

والناظر في مادة الكتاب يدرك أنها نسيج مزدوج : هي منتقيات تربية إسلامية تتخللها تعليقات واستطرادات شخصية . وهكذا ينطلق الجاحظ من نصوص أدبية ودينية - شعرية ونشرية - فيحاول أن يصوغ لنفسه نظرية في « البلاغة » .

---

(٦) انظر : شوق ضيف : البلاغة ، تطور وتاريخ . ص ٥٧-٥٨ .

عبد العزيز عتيق : تاريخ البلاغة العربية ، ص ٥١ .

ولشن كان حظُّ «البيان والتبيين» في إرساء قواعد علم البلاغة غير قليل فإنَّ حظه الأوفر إنما استقاه من كونه كتاب أدب ولا يكاد أحد من القدماء أو المحدثين - نصيراً لأبي عثمان أو خصيماً عليه - يشكُّ في شرعية هذه المنزلة الجاحظية في بلورة مفهوم «الأدب» عند العرب حتى أصبحت شهادة ابن خلدون في ذلك رمزاً لحقيقة عرفية قارة . فإذا ما تسامل الدارس المعاصر عن مقومات هذه المنزلة «المطلقة» دون أن يشكُّ سلفاً في شرعيتها جزم بأنَّ كتاب «البيان والتبيين» إنما حدد مفهوم الأدب بمنهجه قبل كلِّ شيء حتى أصبح نموذج العرب في منهج التأليف الأدبي استطراداً، وتحررَا من قيود وحدة الماضي . والغاية القصوى في كلِّ ذلك لا «الأخذ من كلِّ شيء بطرف» بل تقديم شتات الأطراف من كلِّ الأشياء تقديماً مزيجاً خليطاً مما قد يتراهمى للقارئ المعاصر ضرباً من «الغوضى» ، فإذا جلَّ النقاد قديماً وحديثاً يسلُّمون بأنَّ ذلك المسلك في التأليف هو أحسن من أسس الأدب العربي .

والاستقراء الموضوعي لحكم هؤلاء النقاد يفضى إلى حقيقة واحدة هي أنهم، قدماء ومحدثين، يسلُّمون بأنَّ الجاحظ قد قصد إلى ذلك المسلك قصدًا<sup>(٧)</sup> ، وهذا التقدير على وجه التحديد

(٧) انظر : المسعودي : مروج الذهب (ج ٤- ص ٤٧) .

ابن رشيق : العملة (ج ١- ص ٢٢٧) .

مصطفى الشكرمة : «مناهج التأليف عند العلماء العرب : قسم الأدب»

بيروت ١٩٧٣ ص ١٧٤-١٧٣ .

عبد العزيز عتيق : تاريخ البلاغة العربية ، ص ٥٣ . ولم يشد المستشرق شارل بالاً عن هذه النظرية - انظر فصله في دائرة المعارف الإسلامية (اللسان الفرنسي) الطبعة الجديدة (المجلد ٢ - ص ٣٩٧) حيث يبرز ذلك بعبارة «الغوضى المقصودة» .

هو الذي يتراهى لنا نوعاً من التفسير التوفيقى الألحق بعد الحدث، فتحنن ما إن نتجاوز الأحكام الخارجية التي سنها القديمة وغير القديمة حتى نقتصر بأنَّ الْقُدْرَةِ الْبَاطِنِيَّةِ للكتاب يفضى بنا إلى الجزم بعفويَّة تلك الظاهرة، بل لعله يسمح لنا بأن نزعم أنَّ الجاحظ لو استطاع أن يصنف كتابه تصنيفاً أكثر إحكاماً لما تردد في ذلك، وإننا لا نكاد نشكُّ أنَّه قد حمل على ذلك المثلk وهو راغب عنه !.

إنَّ أَوَّلَ مَا يطالعنا به كتاب «البيان والتبيين» هو أنَّ لصاحبِه إحساساً واضحَا بضرورة إدراك منهج محكم لإحكاماً نهائياً، فهو فضلاً عن تقسيم كتابه إلى أجزاء مقصودة الفواصل، ثم إلى أبواب صريحة الحدود، يضع لجُلُّ الفصول عناوين فيها من التَّجْرِيدِ وَالشُّمُولِ ما يجعلها مجرَّدة دلاليَّاً لكلِّ المادة في المحامل للعنوان كما في «باب البيان» (١-٧٥) وكما في «باب القول في المعانى الظاهرة باللفظ الموجز» (١-٢١٠) ثم إنَّ المؤلَّف على بيِّنةٍ من دقائق الأبواب التي يعتزم طرقها قبل أن يصل إليها من قريب أو بعيد، والمواطن في ذلك عديدة متتشابكة لعلَّ الوقوف على بعضها يصور من أمرها ما تستدلُّ به على مستنداتها المنهجيَّة دون استقضاء شواردها.

فمن ذلك قوله: «وَمِنَ الْخُطَبَاءِ الشُّعُراءِ عَلَى بْنِ إِبْرَاهِيمَ ابْنِ جَبَلَةِ بْنِ مُخْرَمَةَ، وَيُكَنُّ أَبَا الْحَسَنِ، وَسَنَذَكِرُ كَلَامَ قَسِّ ابْنِ سَاعِدَةَ وَشَأْنَ لَقِيَطَ بْنِ مَعْبُدَ، وَهَنْدَ بَنْتَ الْخَسْنَ وَجَمِيعَةَ بَنْتَ حَابِسَ وَخُطَبَاءَ إِيَادٍ إِذَا صَرَنَا إِلَى ذِكْرِ خُطَبَاءِ الْقَبَائِلِ إِنْ شَاءَ اللَّهُ .» (١-٥٢١) وقوله: «إِذَا صَرَنَا إِلَى ذِكْرِ مَا يَحْضُرُنَا مِنْ تَسْمِيَةٍ

خطباء يبني هاشم وبلغاء رجال القبائل قلنا في وصفهما على حسب حالهما والفرق الذي بينهما، لأنّنا عسى أن نذكر جملة من خطباء الجاهليين والإسلاميين والبدوّيين والحضريّين، وبعض ما يحضرنا من صفاتهم وأقدارهم ومقاماتهم». (١-٩١)، قوله : «وهذا الباب يقع في كتاب الجوارح، وهو وارد عليكم إن شاء الله بعد هذا الكتاب» (٢-٩٤، ٣٥).<sup>(٨)</sup>

على أنَّ الجاحظ لا يبدو فحسب واعياً بتصنيف أبوابه كما في قوله : «ولأنَّما نقول في كلِّ باب بالجملة من ذلك المذهب وإذا عرفتم أولَ كلِّ باب كنتم خلقاء أن تعرفوا الآخر بالأوائل والمصادر بالموارد». (٣٠-٢) وإنما هو واع بدعافع هذا التصنيف مما يبرز صريحاً في بعض المواطن : «وكان في الحق أن يكون هذا الباب في أول هذا الكتاب ولكنَّا أثخناه لبعض التدبير». (٤-٧٦).

ويطفو هذا الوعي المنهجي على سطح التأليف فيتجاوز مادة الكتاب الواحد مما كان الجاحظ بقصد تأليفه ليصبح وهي المقارنة بمادة بعض كتبه الأخرى<sup>(٩)</sup>.

\* \* \*

تلك بعض أبعاد إدراك الجاحظ لضرورة انبناء كتابه على منهج عقلاني إلى حد بعيد وهو ما يثبت لنا سعيه إلى إحكام

(٨) قارئ ذلك بما ورد في كتاب الحيوان (ج ٥- ص ١٥٤- ١٥٦).

(ج ٦- ص ٦٥٤، ٦٧٩).

(٩) راجع (ج ١- ص ٢٢٥).

التّصنيف بما يرضيه أولاً، وبما يمكّنه من تشریک القارئ في تمثيله إلى حد الاقتناع ثانياً، غير أنّ لهذا الوعي حدوداً تجعله إلى الإدراك الغامض أقرب منه إلى الإحكام التفصيليّ، فذاك الجاحظ نفسه - وقد رأيناها يستنكر من أن يورد في «البيان والتبيين» خبرا ذكره في كتاب «الحيوان» مصريحاً بأنّ السبب في ذلك إنما هو اجتناب التكرار - نراه في كلّ كتابه لا يكاد يجاوز بعض الصفحات حتّى يكرر خبراً أو حديثاً أو شعراً وحتّى النوادر والملحق مما إذا تكرر فقد سنته المميزة وغايتها المنشودة ، وإذا رجعنا إلى بعض مواطن التكرار وفحصنا المسافات الفاصلة بينها من حيث المجال اللّالائي العام للأثر كدنا نجزم أنه تكرار «لا إراديّ».

ففي الصفحة السابعة من الجزء الأول يورد الجاحظ خبراً عن ابن البختكان الحكيم الفارسيّ الذي نعلم أنه راوي قصة كليلة ودمنة وكيف ترجم من كتب الهند، فيقول : «وقيل لبزر جمهر بن البختكان الفارسيّ : أي شيء أستر للعي؟ قال : عقل يحمله ، قالوا : فإن لم يكن له عقل . قال : فمال يستره ، قالوا : فإن لم يكن له مال . قال : فإخوان يعبرون عنه ، قالوا : فإن لم يكن له إخوان يعبرون عنه ، قال : فيكون عيّياً صامتاً ، قالوا : فإن لم يكن ذا صمت . قال : فموت وهي خير له من أن يكون في دار الحياة».

ثم يعاود الجاحظ الخبر في (ص ٢٢١) من الجزء نفسه . بما لا يختلف إلا في بعض جزئيات الصياغة مما يدل على أنه لم يكن يحتكم

إلى جذاذات مكتوبة أو قصاصات مبوّبة وإنما سنته الرئيس ذاكرته .

يقول أبو عثمان : «وقال كسرى أتو شروان لبزر جمهر : أي الأشياء خير للمرء العي؟ قال : عقل يعيش به ، قال : فإن لم يكن له عقل؟ قال : فإخوان يسترون عليه ، قال : فإن لم يكن له إخوان؟ قال : فمال يتحبّب به إلى الناس ، قال : فإن لم يكن له مال؟ قال ففي صامت ، قال : فإن لم يكن له؟ قال : فمموت مریح .»

و كذلك يفعل الجاحظ بشعر في وصف جارية لكتناء أورده في الجزء الأول مرتين بفوارق عارضة لم تكن مقصدته من التكرار ، وإنما الأمر على ما نتبين ترديد غير واع لبعض ما في مخزون الحافظة : الحالمة بحمل الموسوعات ، والمنطلقة انتلاق التدوين والروايات (ص ٧٣) «وقال بعض الشعراء في أيام ولده ، يذكر لكتتها : أول ما أسمع منها في السحر تذكيرها الأنثى وتأنيث الذكر والسوءة السوءة في ذكر القمر .»

وفي صفحة ١٦٥ :

«وقال الشاعر يذكر جارية له لكتناء :

أ أكثر ما أسمع منها بالسحر تذكيرها الأنثى وتأنيث الذكر والسوءة السوءة في ذكر القمر .»

وإذا تواجدت هذه الظاهرة بين دفتى الجزء الواحد من «البيان والتبيين» فلأن ترد متراوحة بين جزء آخر أولى ، وهو ما لا يعدمه الفاحص بالمتارنة . من ذلك ما جاء (٢٧٥-١) :

«أبو الحسن قال : سمعت أبا الصعدي الحارثي يقول :

كان الحجاج أحمق، بنى مدينة واسط في بادية النبط ثم حماهم دخولها، فلما مات دلفوا إليها من قريب».

وما جاء (١٨-٤) :

«قال أبو الحسن: سمعت أبا الصعدي الحارثي يقول : كان الحجاج أحمق، بنى مدينة واسط في بادية النبط ثم قال لهم : لا تدخلوها، فلما مات دبوا إليها من قريب».

وكل الفوارق لا تundo توازننا بين متزدفين، أو مقابلة بين مقدم ومؤخر على حد ما في الخصال التي يكون قبحها في بعض الناس أشد من قبحها في الآخرين يورد الجاحظ من أمراها في مضر بين متبعدين، أو لهما بقوله (٩٦-٤) :

«وكانتوا يقولون : عشرة في عشرة هي فيهم أقبح منها في غيرهم : الصيق في الملوك، والغدر في ذوي الأحساب، وال حاجة في العلماء، والكذب في القضاة، والغصب في ذوي الألباب، والسفاهة في الكهول، والمرض في الأطباء، والاستهزاء في أهل البؤس، والفخر في أهل الفاقة، والشح في الأغنياء . وثانيةهما بقوله (٢٤٦-٣) : «وقالوا : عشر خصال في عشرة أصناف من الناس أقبح منها في غيرهم ، الصيق في الملوك، والغدر في الأشراف، والكذب في القضاة، والخديعة في العلماء، والغصب في الأبرار، والحرص في الأغنياء، والسفه في الشيوخ ، والمرض في الأطباء ، والرُّهُو في القراء ، والفخر في القراء . وما بين النصتين من فروق دلالية ولغویة يؤكد ما نزعمه من تلقائية التدوين وعفویة تعامل حضارة الحفظ والذاكرة مع فجر حضارة القلم والصحف .

على أنّ مواطن التكرار كثيراً ما تتقاраб تقارباً غريباً لا يفسّره إلا كونه غير إراديٌّ، ففي مسافة ما بين ثلاث صفحات نقرأ: «وقيل لابن المقفع في ذلك، فقال: الذي أرضاه لا يجيئني، والذي يجيئني لا أرضاه» (٢٠٨-١)، ونقرأ. «وقيل لابن المقفع: ألا تقول الشّعر؟ قال: الذي يجيئني لا أرضاه، والذي أرضاه لا يجيئني» (٢١٠-١).

وفي مواطنين آخرين لا يفصل بينهما أكثر مما فصل السابقيين يرد: «أوصى عبد الملك بن صالح ابنا له فقال (...). لا يكربن عليك ظلم من ظلمك فإنه إنما سعى في مضرته ونفعك». (٩٤-٤)، ثم يرد: «وقال عبد الملك بن صالح: لا يكربن عليك ظلم من ظلمك فإنما سعى في مضرته ونفعك». (٩٦-٤).

وأغرب من هذا وذاك أن يتكرر الخبر على مسافة أسطر هي دون العشرة عدداً، فيرد ذكره في موضعين متقاربين كائنة ما يكون التقارب، صادف أن أخرجتهما الطباعة على صفحتين متلاقيتين، وليس بعيداً من الظنّ أن يكون الجاحظ قد حبر الخبر مررتين على صحيفة واحدة مما كان يخطُّ عليه.

يقول (٣٦-١): «وقد كانت لغة محمد بن شبيب المتكلّم، بالعين، وكان إذا شاء أن يقول عمرو، ولعمري وما أشبه ذلك على الصّحة قاله، ولكنه كان يستثقل التّكليف والتّهبيّ لذلك، فقلت له: إذا لم يكن المانع إلاّ هذا العذر فلست أشك أنّك لو احتملت هذا التّكليف والتّتبع شهراً واحداً أنّ لسانك كان يستقيم». ويقول في الصفحة الموالية: «وكانت لغة محمد بن شبيب المتكلّم، بالعين، فإذا حمل على نفسه

وقُوْم لسانه أخرج الرَّاء عَلِي الصَّحَّة فَتَأْتِي لَه ذَلِك . وَكَان يَدْعُ ذَلِك استقلاً ، أَنَا سَمِعْت ذَلِك مِنْهُ .

\* \* \*

وَمِنْ مَظَاهِر حَدُود الْوَعِي المُنْهَجِي ما نَلَاحِظُه مِنْ تَبَاعُدٍ مَا حَقَّه التَّعَاقِبُ الْمُبَاشِر ، وَمِنْهَا يَتَسَوَّى الإِسْتِدَالَال بِهِ عَلَى ذَلِك إِبْرَادُ الْجَاحِظِ رَأِيَا لِلْعَتَابِيِّ فِي الْبَلَاغَةِ فِي (ص ١١٣) مِنْ الْجَزْءِ الْأَوَّلِ ثُمَّ لَا يَعْلُقُ عَلَيْهِ إِلَّا فِي (ص ١٦١) .

وَإِلَى مَا ذَكَرْنَا يَنْضَافُ ضَمِنْ مَنْهَج التَّالِيفِ نَمْطٌ يَعْتَرِضُهُ الْقَارِئُ مِنْ حِينٍ إِلَى آخِرٍ وَيَتَمَثَّلُ فِي تَقْطُّعِ حِبْلِ التَّالِيفِ بِضَرْبِ مِنْ الْاسْتِئْنَافِ عَنْ طَرِيقِ بِسْمَةٍ أَوْ افْتِتَاحِ دُعَائِيٍّ دُونَ أَنْ يَكُونَ فِي مَضْمُونِ الْكَلَامِ ، السَّابِقُ مِنْهُ وَالْأَتْهَى ، مَا يَدْعُو إِلَى ذَلِك أَوْ يَبْرُرُه ، وَكَثِيرًا مَا انسَاقَ الْمُحَقَّقُ مَعَ الْمُؤْلِفِ فَجَسَّمَ ذَلِك بِاسْتِهْلَالِ صَفْحَةٍ جَدِيدَةٍ<sup>(١٠)</sup> . وَمِنْ يَدِرِي لَعَلَّ تَلْكَ الْمُفَاصِلُ إِلَيْهَا هِيَ لَهُظَّاتُ اسْتِئْنَافِ زَمْنِيِّ بَعْدِ رَاحَةٍ مِنِ الْوَقْتِ فِي لَيْلَةٍ أَوْ أَسْبُوعٍ أَوْ بَعْضِ الزَّمْنِ الْمُمْتَدَّ .

وَلِبَعْضِ تَلْكَ الْأَسْبَابِ نَرِي الْجَاحِظُ يَسْتَدِرُكُ مِنْ حِينٍ إِلَى آخِرٍ عَلَى نَفْسِهِ فَيَحَاوِلُ أَنْ يَرْجِعَ مَسَالِكَ الْقَوْلِ إِلَى الْإِنْتِظَامِ الَّذِي كَانَ يَرْتَشِيهِ ، وَهَذِهِ الْاسْتِدَارَاكَاتُ مُطْرَدَةٌ فِي الْكِتَابِ إِلَى حَدَّ التَّوَاتِرِ ، وَمِنْ مَوَاطِنَهَا – لِلْشَّاهِدِ لَا لِلْحَسْرِ – قَوْلُهُ : « وَرَجَعَ بِنَا الْقَوْلُ إِلَى الْكَلَامِ الْأَوَّلِ فَيَمَا يَعْتَرِي اللِّسَانَ مِنْ ضَرُوبِ الْآفَاتِ . . . » (١-٥٧) وَاسْتِعْمَالُهِ الْفَعْلُ الْمَاضِيِّ مِنْ بَابِ تَحْقِيقِ الْإِنْجَازِ الْحَاضِرِ عَلَى عَادَةِ الْعَرَبِ فِي كَسْرِ حَدُودِ أَزْمَنَةِ الْأَفْعَالِ .

---

(١٠) انْظُرْ عَلَى سَيْلِ الْمَثَالِ : ج ١ ص ٨٨ و ١٦١ .

ومنها : «ثم رجع القول بنا إلى ذكر الإشارة» (١-٩١)؛ «ثم رجع بنا القول إلى الكلام الأول» (١-٩٦)؛ «ثم رجع بنا القول إلى ذكر التّشديق وبعد الصوت» (١-١٣٢)، وقد يحل المضارع محل الماضي مجسداً تطابقاً وإنجاز الحديث وتواصل الزَّمن : «ثم نرجع بعد ذلك إلى الكلام الأول» (٢-٢٧٨).

وهكذا نرى كيف أن الجاحظ قد كان في صراع منهجيٌّ : ي يريد الإحكام فيصيّبه حيناً وبخطئه أحياناً كثيرة، فإذا هو يورد الباب الجديد ولا يعنيه (١-٢٤٤) وإذا هو يحسن بخلل تنظيم مادته فيوكل أمر إعادة تنسيقها إلى القارئ : «وتلحق هذه المعاني بأخواتها قبل» (١-١١١).

«يُصيّر هذا الشّعر وما أشبهه مما وقع في هذا الباب إلى الشّعر الذي في أول الفصل» (١-٢١٧).

«وهذه أبيات كتبناها في غير هذا المكان من هذا الكتاب ولكن هذا المكان أولى بها» (٤-٢١).

كلام «يفضّل إلى باب الخطب وإلى القول في تلخيص المعاني» (٤-٥٨).

كل ذلك مردّه كما أسلفنا إلى استعمال منهجه التأليف على الجاحظ وهو لا يستنكر من الإقرار - في بعض المواطن - بقصوره عن إدراك حدّ من التجريد يبوء التأليف النهج العقلانيِّ الذي يرتبّيه نظرياً :

«كان التّذبّير في أسماء الخطباء وحالاتهم وأوصافهم أن

نذكر أسماء أهل الجاهلية على مراتبهم وأسماء أهل الإسلام على منازلهم، ونجعل لكل قبيلة منهم خطباء، ونقسم أمرهم ببابا بابا على حدته ونقسم من قدمه الله رسوله عليه السلام في النسب، وفضله في الخسب، ولكن لما عجزت عن نظمه وتنضيده تكلفت ذكرهم في الجملة والله المستعان وبه التوفيق ولا حول ولا قوّة إلاّ به» (٣٠٦-١).

• • \*

فإلى أي شيء تعزى هذه الظاهرة في كتاب «البيان والتبيين» أولاً، وفي أهم مؤلفات الجاحظ الأخرى ثانياً؟ وما سبب هذا التذبذب بين النهجية المستحكمة في التأليف والمسلك الاستطرادي الذي ينقض نفسه بنفسه إن شئ له أن يكون هو ذاته متهجاً، حتى ولو تبنّاه صاحبه بضرر من التعليل الطارئ على الحديث لا السابق إياه، ذلك أن الجاحظ وإن استطرد - فيما استطرد إليه - إلى الحديث عن منهجه فإنه في مقام من غلت عليه الظاهرة وأعوزته الحيلة فيها، فانبرى يوهم بأنها مقصودة لذاتها، ولا غرابة أن يحتاج بعد ذلك لما لم ينتصر إليه في البدء، وأن يستدلّ على ما كان يود تفاديه واستدرك محاذيره، ولكن - على حد تصريحه وقد سبق - «عجز عن النظم والتنضيد» فتكلّف الجمع والتكميل.

ذلك دأب الإنسان في ما يستعصي عليه من الأمر، تراه ينهض لدحضه فيقصر به الجد فتلاه يعاود منتصراً لما كره، باحثاً عما يقرّ به إليه حتى يصير منه.

وما شدّ الجاحظ - هذا الفكر القاهر الجمّاع - عن تلكم

الظاهرة، وليس الظنُّ به، ولكننا متى تقفينا نسيج نظامه الفكريِّ، وعقدنا الوصل بين أطراف حيرته المنهجية في أبعاد عمقها وحدود غوصه عليها، كدنا نجزم بأنَّ اللجوء إلى المراءحة بين الجدِّ والهزل – هذه الداعمة التي قامت أبرز خصيصة لمفهوم الأدب العربيِّ عبر مفهوم الجاحظ له – لم تكن سوى تقنية توارى بها من أعزّته حيلة إحكام الصنعة، ولا يخدعُك من أمره أنَّ صور القضية بما يحملك على الظنِّ أنها مقصودة بذاتها، فقد رأيته يتبرَّم بها ويضيق بقصوره عن تصريف المادة التجمعة تصريفاً منطقياً، كيف لا وهو من رؤوس العقلانية ديننا ومذهبنا. أما حان لنا أن نراجع الأحكام التي تراكمت على مفهوم الأدب الجاحظيِّ مضموناً ومنهجاً حتى غدت كال المسلمين؟ أفليس من الغفلة الانسياق إلى ظاهر النصّ حين يورد علينا الجاحظ فقرأ تفسِّر منهجه، وأول مأخذ عليها بل أول مطعن فيها أنَّها هي ذاتها ترد في ارتجال ينتقض به مغزاها، فلا موضعها ولا نسيجها بمعنى لنا، وإنما سرُّها أنَّها تخدعنا لأنَّها قد تركب بضرب من الصنعة صيررها أحجولة فكرية. ولو تدبَّرت أمر تلك الفقر نصَا ودلالة ثمَّ جددت سيرها على نمط النقد الباطنيِّ والمقارعة الاستكشافية لتبيَّن لك أنَّها لعبة ذهنية لا مستند لها إلا جموح الأدب على اللُّفْظ الكاشف لهويته:

ولتوسل إلى الذي ندعيه ببعض الشواهد، فإذا ارتفعت ثنياًها أوغلتك إلى نقد الباطن، وسيصير الحكم لديك قاطعاً تخلعه دونما حرج.

يقول الجاحظ: «قد ذكرنا – أكرمك الله – في صدر

هذا الكتاب من الجزء الأول وفي بعض الجزء الثاني كلاماً من كلام العقلاة البلغاء، ومن مذاهب من مذاهب الحكماء والعلماء، وقد روينا نوادر من كلام الصبيان والمحرمين من الأعراب، ونوادر كثيرة من كلام المجانين وأهل المرأة من الموسسين، ومن كلام أهل الغفلة من التوكى، وأصحاب التكليف (... ) فجعلنا بعضها في باب الإتعاظ والاعتبار، وبعضها في باب الهزل والفكاهة، ولكل جنس من هذا موضع يصلح له . ولا بدّ لمن استكنته الجدّ من الاستراحة إلى بعض الهزل ». (٢٢٢-٢) .

فما بال الجاحظ يتحدث إلينا بهذا الحديث وليس في السياق ما يقوم اعترافاً عليه في شأنه ، بل ليس فيه ما يكون له سبباً أو مسبباً ، وإنما هو إيقحام لا يسلم من الإحالات لأنّه مردود بذاته ، فما يتحدث عنه بوصف الجدّ هو في مظنوته هزل محض وما جاء على الهزل لا يبعد أن يتطابق ومدلول الجدّ .

وبنفس المراجعة يستهلُّ الجاحظ الجزء الرابع : « ذكر بقية كلام التوكى والموسسين والجفاة والأغنياء وما ضارع ذلك وشاكله ، وأحبينا أن لا يكون مجموعاً في مكان واحد ، لإبقاء على نشاط القارئ والاستماع » (ص ٥) .

ولكنَّ المراجعة تتضاعف ويركب بعضها ببعضها فتؤول إلى خدعة مزدوجة تكشف بنفسها عن نفسها لمن تبصر أمرها ، فلو كان الذي أسببه الجاحظ من المراجعة في الفحصون والسرد منهجاً بذاته يتحرّك التأليف في الأدب بحركته ، وينتصاع إلى مقوده ، لما كان وقفاً على حجم كثيّ دون آخر ، ولما جاء فريضة من فرائض المطولات دون ما قصر من أسفار التدوين ،

وفي هذا الموطن يكمن تراكم الخداع، ولجوهر هذه الأسباب تصادف في نهاية الجزء الثالث قوله : «وجه التدبير في الكتاب إذا طال أن يداوي مؤلفه نشاط القارئ له ، ويسوقه إلى حظه بالاحتياط له ، فمن ذلك أن يخرجه من شيء إلى شيء ، ومن باب إلى باب ، بعد أن لا يخرجه من ذلك الفن ، ومن جمهور ذلك العلم ». (٣٦٦) .

\* \* \*

ولشن تحديد مناط البحث بكتاب «البيان والتبيين» فإنَّ التَّعْرِيْجَ عَلَى نَفْسِ الظَّاهِرَةِ فِي كِتَابِ الْحَيْوَانِ لَكَفِيلٌ بِأَنْ يَعْمَقَ الْقِنَاَعَةَ النَّقْدِيَّةَ الَّتِي نَصَرَ عَنْهَا ، وَيَكْفِيُ أَنْ تَتَعَقَّبَ بَعْضُ مَفَاصِلِ الْكِتَابِ مَمَّا جَاءَ حَدِيثًا بِلْغَةِ الْأَدْبِ عَنْ مَنْهَجِ الْأَدْبِ ، فَيَتَكَشَّفُ لَنَا أَنَّ الْمَرَاوِحةَ بَيْنَ غَرْبَةِ الْأَدْبِ وَآخِرِهِ ، ضَمِّنَ تَعَاقِبَ الْهَزَلِ عَلَى الْجَدِّ ، إِنَّمَا هِيَ اقْتِصَادٌ لِضَرُورَةِ تَعَذُّرِ عَلَى الْمَصْنُوفِ الْإِفَلَاتِ مِنْ نَامُوسِهَا وَهُوَ يَتَعَامِلُ مَعَ مَادَّةِ تَرَاكِمِهِ وَتَلَاحِقِهِ يَجْرِي وَرَاءِهَا فَتَطَارِدُ فَكْرَهُ ، وَتَشَدُّدُ عَنْ قَبْضَتِهِ ، فَيَتَلاشِي الْمَنْهَجُ الْمَرَادُ ، وَيَحْلُّ مَحْلَهُ تَوَارِدُ يَصْطَنِعُ لَهُ لِبُوسَ الْمَنْهَجِ وَمَا هُوَ بِمَنْهَجٍ .

فَقَدْ يَعْنِي لِصَاحِبِ الْحَيْوَانِ أَنْ يَصُورَ الْمَنْهَجَ الْمَزُومَ وَهُوَ فِي هَدْوَهُ مِنْ أَمْرِهِ حِيَالِ مَا تَجْمَعَ عَلَيْهِ : «إِنِّي قَدْ عَزَّمْتُ - وَاللَّهُ أَعْلَمُ - أَنِّي أَوْسِعَ هَذَا الْكِتَابَ وَأَفْصِلَ أَبْوَابَهُ بِنَوَادِرٍ مِنْ ضَرُوبِ الشِّعْرِ وَضَرُوبِ الْأَحَادِيثِ لِيُخْرِجَ قَارِئَهُ هَذَا الْكِتَابَ مِنْ بَابِ إِلَى بَابٍ وَمِنْ شَكْلٍ إِلَى شَكْلٍ ». (٧-٣) وَلَكِنَّهُ قَدْ يَجْنَحُ إِلَى التَّصْرِيْجِ بِأَنَّ الْمَرَاكِمَ لِدِيهِ سِينَافَقَ فِي الْكِتَابِ إِنْفَاقًا جَزَاماً ،

لا هو بهزل بعد جدّ، ولا هو بجدّ بعد هزل ، ولكنّه هنا وكفى ، حضر إليه فاستمره بالذّكر والإيراد ، فيكون التنويع أسلوبنا في الجمع لامنهجا في الأدب : « وقد تسخّفنا في هذه الأحاديث واستجزنا ذلك بما تقدّم من العذر ، وسنذكر قبل ذكرنا القول في الحمام جملًا من غرر ونواود وأشعار ونتف وفقر من قصائد قصار وشوارد وأبيات لنعطي قارئ الكتاب من كلّ نوع تذهب إليه النّفوس نصيبا إن شاء الله » . (٣٨-٣) . وغير خفيّ ما حرك صاحب الخيوان إلى تبرير النّهج الذي انتهج والتذكير بالعذر الذي اعتذر... على أنّ الجاحظ قد يعتريه الصّعف في إحكام أمر المراوغة التي ينشد الخدعة بها فيعتبر تبريراته بعض الوهن فإذا المراوحة تصير من جدّ القول إلى متعرّ الأمور والقضايا ! وإذا الذي كان جدّا من قبل يتهاوى قدره إلى ما يشبه السّخف : « قد ذكرنا جملة من القول في النار وإن كان ذلك لا يدخل في باب القول في أصناف الحيوان فقد يرجع إليها من وجوه كريمة نافعة الذّكر باعثة على الفكر . وقد يعرض من القول ما عسى أن يكون أفعى لقارئه هذا الكتاب من باب القول في الفيل والزّنديق » . (٤٨-٥) .

ثمَّ كأنّي بالجاحظ قد راجع نفسه فاضطربت عليه السّبيل في ما قال فعاوده بالبحث عن علل جاءت بضرب من التفسير اللاحق للحدث فلم يتواتما ، واصبح إليه يتدارك فلا يدرك : « ولا بأس بذكر ما يعرض ما لم يكن من الأبواب الطّوال التي ليس فيها إلا المقاييس المجردة والكلامية المحسنة فإن ذلك مما لا يخفى سمعه ولا تهشُّ النّفوس لقراءته وقد يتحمل ذلك صاحب الصّناعة ولتمسّ الثّواب والحساب إذا كان حليف

فَكِرْ، أَلِيفْ عَبْرْ، فَمُتْي وَجَدْنَا مِنْ ذَلِكْ بَابَا يَحْتَمِلْ أَنْ يَوْشِعْ  
بِالأشعَارِ الظَّرِيفَةِ الْبَلِيقَةِ، وَالْأَخْبَارِ الْطَّرِيفَةِ الْعَجِيبَةِ، تَكَلَّفَنَا  
ذَلِكْ وَرَأْيَنَاهُ أَجْمَعٌ لَمَا يَنْتَفِعُ بِهِ الْقَارِئُ، وَلَذِلِكَ اسْتَجَزْنَا أَنْ  
نَقُولُ فِي بَابِ النَّارِ مَا قَلَّنَا» (١٥٣-٥).

ولَوْ لَمْ يَكُنْ مَا نَزَعْمَهُ أَقْرَبْ إِلَى تَفْسِيرِ مَنهَجِ الْأَدْبَرِ  
الْجَاحِظِيِّ بِالنَّقْدِ الدَّاخِلِيِّ لَمَا تَسْنَى لَنَا الْوَقْوفُ عَلَى مَصْرُوبِ  
الإِحْالَاتِ وَمَوَاضِعِ الزَّلَّاتِ فِي إِحْكَامِ صَنْعَةِ الْمَقْولِ التَّصْنِيفِيِّ  
الَّذِي يَتَحَوَّلُ فِيهِ الْخَطَابُ مِنْ مَلْفُوظِ الْأَدْبَرِ إِلَى الْكَلَامِ بِالْأَدْبَرِ  
فِي الْأَدْبَرِ، عَلَى أَنْ تَدَخُلَ النَّمْطَيْنِ فِي كِتَابِ الْجَاحِظِ هُوَ الَّذِي  
يَقْرَبُ بَيْنَنَا وَبَيْنَ شَبَكَةِ الْمَنْهَجِ فِي التَّصْنِيفِ، وَعَلَى هَذَا  
الْمَسْتَنْدِ تَتَرَاءَى الإِحْالَةُ الَّتِي تَزُلُّ إِلَيْهَا قَدْمُ صَاحِبِ الْحَيْوَانِ  
حِينَ يَتَوَهَّمُ التَّفَرِيقَ عَنْ كَدَّ الْعُلُلِ وَالْاِحْتِجاجَاتِ، بِالْبَرَاهِينِ  
وَالْاسْتِدَلَالَاتِ، أَوْ حِينَ يَزْعُمُ التَّرْوِيعَ بِالْهَزْلِ بَعْدِ الْجَدِّ فَيَسْتَوِي  
— فِي الَّذِي يَأْتِي بِهِ — عَنَاءُ الْلَّاحِقِ بِكَدَّ السَّابِقِ :

«وَإِنْ كُنَّا أَمْلَنَاكَ بِالْجَدِّ، وَالْاِحْتِجاجَاتِ الصَّحِيحَةِ،  
وَالْمَرْوِجَةِ، لِتَكُثُرَ الْخَواطِرُ، وَتَشَحَّذَ الْعُقُولُ، فَإِنَّا سَنَنْشَطُكَ بِبَعْضِ  
الْبَطَالَاتِ وَبِذِكْرِ الْعُلُلِ الظَّرِيفَةِ وَالْاِحْتِجاجَاتِ الْغَرِيبَةِ» (٥-٣).

«وَسَنَذْكُرُ مِنْ هَذَا الشُّكْلِ عَلَلاً وَنُورِدُ عَلَيْكَ مِنْ اِحْتِجاجَاتِ  
الْأَغْبَيَاءِ حَجَجاً، فَإِنْ كُنْتَ مِنْ يَسْتَعْمِلُ الْمَلَلَةَ وَتَعْجِلُ إِلَيْهِ  
السَّآمَةَ كَانَ هَذَا الْبَابُ تَنْشِيطًا لِقَلْبِكَ وَجَمَامًا لِقَوْتِكَ (...).  
وَإِنْ كُنْتَ صَاحِبُ عِلْمٍ وَجَدًّا (...) لَمْ يَضْرُكَ مَكَانَهُ مِنَ الْكِتَابِ»  
(.٣-٦).

فَهَلْ إِنْ تَفْسِيرُ ذَلِكَ يَكُونُ فِي غَزَارةِ الْمَادَّةِ الْمَتَجَمَّعَةِ وَطَغْيَانِهَا

إلى حد تستعصي معه على الانتظام، فإن صحة ذلك أفلأ تكون تلك الغزارة نفسها قد سببها عدم تبلور مفهوم الاختصاص عند العرب إذ يبدو أن المقتضيات الظرفية التي حفّت بنشأة العلوم عندهم قد حتممت ترابط مشاعب المعرفة ترابطاً يتناهى ومفهوم الاختصاص؟ أم هل إن تلك الظاهرة تعزى إلى عدم تأصل سنن التأليف عند العرب إذ تميّزت حضارتهم بكونها حضارة لفظية دأبت على عبور قنوات الخطاب الشفوي حتى أصبحت تأبى الامتثال لمقتضيات التقييد المكتوب مما جعلهم يعتبرون تذكرة التكلم لمحور أول حديثه مقاييس براعة الخطيب (البيان - ٣٣٩)، فيكون الجاحظ عندئذ مجسماً لفترة كان التراث العربي فيها يرغم شيئاً فشيئاً على عبور قنوات الكتابة والتسجيل، وهو ما يفسّر دفاع الجاحظ طويلاً عن «الكتاب» كفكرة مجردة تقابل مفهوم المشافهة وذلك على امتداد الجزء الأول من كتاب الحيوان.

لعل ذوي الاختصاص من مؤرخين لخصائص حضارة العرب، ودارسين لميّزات التفكير عندهم، وباحثين في مقومات نشأة علومهم، يجيبوننا يوماً عن هذه التساؤلات التي هي من مشمولات البحث المعرفي، وستوقفنا تلك الأبحاث على عديد الحقائق التي جازفنا برسم شكلها البياني، وستطلعنا بما به نعرف كيف كان الجاحظ يفكّر وهو يؤلّف في الأدب، وكيف كان يؤلّف وهو يفكّر في الأدب، ولكننا من موقعنا المعرفي المحدود لا نطمئن إلى الرأي من التفسيرات في شأن مفهوم الأدب عند الجاحظ، فالأحكام المتناقلة توهم أنّ صورة الكتاب من حيث هو فكرة مجردة ومدلول خالص قد تبلورت

لدى أبي عثمان، لذلك تتواءر الأحكام القاطعة والمرارات الجازمة لدى النقاد، ولكننا واثقون أو كالواثقين بأنَّ الجاحظ كان دون إدراك الصورة المتكاملة لفكرة الكتاب، وبالتالي كان دون القدرة على إنجاز «التَّالِيف»، ولا سيما من حيث التصنيف في «الأدب».

واستقراء كتابيه الجوهريين في هذا المصمار يفضي إلى تلميس شهادات ذاتية مدارها أنَّ الجاحظ كان واقعاً بين ضغطين: كُم المادة، وكيف التَّبَوِيب، استبدَّ به الأوَّل فأفلت منه الثاني. وتطفو هذه الحقيقة في شكل فتاقيع على سطح المقول الجاحظي فإذا هو يبوج بما يدحض كون «الحيوان» كتاباً بالمعنى المتكامل المخصوص، وهذه شهادته:

«ولولا أنِّي أتكلَّ على أنِّك لا تملُّ باب القول في البعير حتى تخرج إلى الفيل، وفي الدَّرَّة حتى تخرج إلى البعوضة (...). لرأيت أنَّ جملة الكتاب وإنْ كثُر عدد ورقه أنَّ ذلك ليس مما يعلُّ ويعدُّ على فيه بالإطالة، لأنَّه وإنْ كان كتاباً واحداً فإنه كثُر كثيرة، وكلُّ مصحف منها فهو أمَّ على حدة، فإنْ أراد قراءة الجميع لم يطل عليه الباب الأوَّل حتى يهجم على الثاني، ولا الثاني حتى يهجم على الثالث، فهو أبداً مستفيداً ومستطرفاً، وبعضه يكون جماماً لبعض، ولا يزال نشاطه زائداً. ومتن خرج من آي القرآن صار إلى الآخر، ومتن خرج من آخر صار إلى خبر، ثمَّ يخرج من الخبر إلى شعر، ومن الشعر إلى نوادر، ومن النَّوادر إلى حكم عقلية ومقاييس سداد، ثمَّ لا يترك هذا الباب

ولعله أن يكون أثقل والملال إليه أسرع، حتى يفضي به إلى مزح وفكاهة، وإلى سخف وخرافة، ولست أراه سخفاً إذ كنت إنما استعملت سيرة الحكماء وآداب العلماء» (٩٣، ٩٤: ١).

ثم تأتي الشهادة الكاملة في الحيوان ملتمعاً أنت في البيان والتبيين، فلا يزكي قوله - وقد رأينا - «ولكنني لما عجزت عن نظمه وتنضيجه تكفلت ذكرهم في الجملة» إلا اعترافه في الحيوان بالخلل واضطراب اللُّفظ وسوء التَّأليف وتقطيع النظام، وكلُّها من نصَّ ما يبوح به عن نفسه كما ستقرأ :

«وقد صادف هذا الكتاب مني حالات تمنع من بلوغ الإرادة فيه، أول ذلك العلة الشديدة ، والثانية قلة الأعون، والثالثة طول الكتاب ، والرابعة أنني لو تكفلت كتاباً في طوله وعدد الفاظه ومعانيه ثمْ كان من كتب العرض والجهر والطفرة والتَّوْلُد والمداخلة والغرائز والتَّماس لكان أسهل ، وأقصر أياماً، وأسرع فراغاً، لأنني كنت لا أفرغ فيه إلى تلقط الأشعار، وتتبع الأمثال ، واستخراج الآي من القرآن ، والمحاجج من الرواية ، مع تفرق هذه الأمور في الكتب وتباعد ما بين الأشكال ، فإن وجدت فيه خللاً من اضطراب لفظ ومن سوء تأليف أو من تقطيع نظام ومن وقوع الشيء في غير موضعه فلا تنكر بعد أن صورت عندهك حالتي ابتدأت عليها كتابي» . (٤: ٢٠٨، ٢٠٩).

\* \* \*

على أنَّ الظاهرة التي أطربنا فيها - لأمر ما - هي التي تبيح لنا تعاملًا معيناً مع مادة كتب الجاحظ ولا سيما «البيان

والتبين»، إذ يتسعى اتخاذها رائزاً من روائز البحث اللساني المتميز بمادته وموضوعه والذي يهمّنا في سياقنا هذا هو ما تبيّنَه الآن من أنَّ كتاب «البيان والتبين» مادة خام سواء في نوعيّته أم في منهجه، وعلى هذا الأساس مستخلصه فيما يلي من تحليلنا كلاً لا يتجزأ، صارفين النظر مبدئياً عن أبعاد قيمته التاريχية أو الوثائقية.

\* \* \*

### المفاهيم الأولى ومصطلحاتها :

لقد أصبحت فلسفة المعارف اليوم تتلزم في مناهج بحثها عموماً الانطلاق من المتصورات الذهنية وما تبلور فيه من مصطلحات لغوية نوعية فتضمن بذلك حدّاً أدنى من أسس التقسيم الموضوعي، وقد انجرَّ عن ذلك أنَّ العلوم الإنسانية امتلت لتلك المقتضيات المبدئية فالترمت في مناهجها قاعدة حصر متصوراتها الذهنية و مجالاتها الدلالية والإيحائية في مصطلحات مستقلة الحقول تكون في صلب عملية الأفضاء العلمي بثبات المرجع الأولى والمولد الدائم في ضرب من الجدلية المفاضية أساساً إلى إخchap الخلق وتكثيفه.

ولئن كان هذا الالتزام المنهجي عاماً في كلِّ أفنان العلوم الإنسانية فهو في العلوم النقدية منها أو كد إذ كلَّ استقراء لساني يرخص لمضايقات مبدئية قد لا تعرّض سبيل علم إنساني آخر، وتلك المضايقات سببها أنَّ العلوم اللسانية تتحذَّل اللغة أداة موضوعاً في نفس الوقت.

بهذا الالتزام إذن حرص اللسانيون في العصر الحديث على ضبط ثباتهم الأصطلاحي قبل عرض مصطلحاتهم العلمية مما جعل خصوماتهم في كثير من الأحيان لا تخرج عن مدار تداخل المفاهيم وتجاذب المصطلحات بعضها بعضاً، ولكن كان هذا الالتزام المنهجي قد أثمر التحرى العلمي ووضوح مقاصد التأليف فإنه قد حدّ من طواعية المادة النقدية عموماً إذا ما قصد إلى تقييم الشرة النقدية اللغانية في المصر الحديث إنطلاقاً من علاقة المفاهيم بالمصطلحات غير أن التراث اللغوي - النقدي القديم ، بما يتسنم به من تاريخية ما فشت تعجدد بتعجدد الرؤى إليه يقدم لنا خير مجال لمثل هذه الاستقراءات ، إذ فضلاً عن أنّ مادة النوعية هي نفسها خام - شأن «البيان والتبيين» - فإنّ مادة العلم اللغوي في مثل هذا الكتاب هي مادة ، كما أسلفتنا ، في مجملها «لا واعية» ، وبالتالي فإنّ مصطلحاتها في حد ذاتها تمثل مادة ثرية للباحث المعاصر . فإذا إنطلقنا - بادئ ذي بدء - من المصطلح الذي أبرزناه في محور بحثنا واستعملناه قصداً وهو «الاسلوب» وجدنا أن هذه المادة اللغوية «سلب» تستعمل في اللغة بالصيغة الفعلية أكثر من استعمالها بالصيغة الاسمية ، وتحوم استعمالاتها عموماً حول معانٍ محسوسة بها ذكرت في القرآن<sup>(١١)</sup> ، إلا أنّ الصيغة الاسمية «اسلوب» تمتزج فيها المعانى المحسوسة بالمعانى المجردة .

يقول ابن منظور :

«يقال للسُّطُرِ مِن التَّخْيِيلِ : أسلوب ، وكل طریق ممتدٌ فهو

(١١) انظر لسان العرب ، المجلد ١ - مادة سلب .

وانظر أيضاً في القرآن (السورة ٢٤ - الآية ٧٣) .

أسلوب ، قال والأسلوب : الطريق والوجه والمذهب يقال : أنت في أسلوب سوء ، ويجمع أساليب (... ) والأسلوب الفن ، يقال أخذ فلان في أساليب من القول أي أفانيين منه »<sup>(١٢)</sup> .

غير أن هذه المادة في صيغتها الاسمية : «أسلوب» لم ترد في كتاب «البيان والتبيين» البتة<sup>(١٣)</sup> ، إلا أن مجموعة أخرى من المصطلحات قد استعملت في الكتاب استعمالا تلقائيا يكاد يكون «خاما» وهي التي ستتبلور شيئا فشيما مع تبلور علم البلاغة عموما، ومن تلقائية استعمال المباحث لها سنحاول تحسس دقائقها الفنية وهذه المجموعة من المصطلحات ذات الطاقة المولدة تستقطب لفظة بلاغة وتلحق بها عبارة إبلاغ ، ثم لفظة فصاحة وتلحق بها عبارة إفصاح<sup>(١٤)</sup> .

---

(١٢) المجلد الأول ص ٤٧٣ ( ط - بيروت ١٩٦٨ ) .

(١٣) لاشك أنه من المفيد البحث في تاريخ هذه المادة من خلال استقراء المعاجم العربية والكتب الأدبية السابقة لابن منظور لتحديد الفترة الزمنية التي استعملت فيها هذه المادة بمعناها الجرد : «أفانيين القول » .

(١٤) نزل عن هذه المجموعة لفظي بيان لأنهما مقصودتان للذئبان انتلاقاً من العنوان ، وهو ما يدل على أنهما قد تبلورتا لدى المباحث من حيث المفهوم النهي مما يعني عندهما تلقائية الاستعمال .

وفي هذا الصدد حاول بعض الدارسين تدقيق بعض هذه المصطلحات عند المباحث إلا أن صبغة العمل كانت ارتسامية تقريرية .

انظر : عبد العزيز عتيق : تاريخ البلاغة العربية ص ٦١ - ٤٦ .

محمد زغلول سلام : تاريخ النقد العربي ص ١٩ - ٢٣ .

انظر أيضا : محاولة فون جرينيبورم في فصلي بلاغة وفصاحة في دائرة المعارف الإسلامية (السان الفرنسي) .

## مصطلح «البلاغة»:

استعملت هذه العبارة في كتاب «البيان والتبيين» ١٦ مرة وكان أحد استعمالاتها قد تفرع في نفس السياق إلى معان٤ أربعة عن طريق «عطف التمييز»<sup>(١٥)</sup> فيكون مجموع تواتر العبارة ٦٤.

وتتجاذب هذه العبارة محاور ستة من المضامين المبدئية العامة دون وقوف على الفوارق الجزئية وأولها أن ترد في استعمال لساني صرف مقاده مجرد الحديث اللغوي الذي تجسمه عملية الكلام أي إنّ عبارة «بلاغة» تقارب عندئذ المفهوم اللساني الحديث المعبر عنه بالبّيّث.

وثاني تلك المحاور ذو استعمال «فيزيولوجي-فكري» يتمثل في الانسجام الزمني بين استحضار الفكر للمفاهيم والمتصورات وحضور الكلمات الرازمة إليها في جهاز الأداء وهو اللسان، وهو ما يعرف بالطلاق أو ما يمكن أن نعبر عنه بالتماثيل الآتني بين توارد المدلولات والدوال.

وممّا يدور عليه مصطلح «البلاغة» محور منطقي - لساني تكون فيه العبارة محمّلة شحنة عقلانية تتبعض بها إلى معنى الاقناع عامة بواسطة الأداء اللغوي.

ثمّ ان من استعمالات عبارة البلاغة ما يقترب بمحاجل استعمال الظاهرة اللغوية استعملاً شفوياً تأثيرياً يصطبن بخصائص فنية،

---

(١٥) وذلك في (ج ١ - ص ١٤٤).

وهو استعمال تزدوج فيه مقتضيات ارتجال التعبير مع إحكام بنائه النوعي مما يجعل العبارة في حيز دلالة « الخطابة » عامة .

وأما المحور الخامس للدلالة عبارة البلاغة في سياق « البيان والتبيين » فهو محور فني تطبيقي يدور إجمالا حول تضمن الكلام لخصائص تمثيرية يتتحول بها من مجرد إبلاغ رسالة لسانية إلى مادة من الخلق الفني - نثرا كان أو شعرا - يطلق عليها الجاحظ مفهوم « الصناعة »<sup>(٣)</sup> (٤) وهو استعمال يتلاءم وما اختصت به العبارة بعده عندما أرسىت قواعد البلاغة <sup>(٥)</sup> كما أنه يمثل حسب المقاييس المعاصرة المجال الأسلوبى في استعمال الظاهرة اللغوية . إلا أن عبارة « البلاغة » في « البيان والتبيين » تستعمل في بعض مواطنه بمعانٍ أخرى تخرج كلّها عن الدلالات المقتنة بالظاهرة اللغوية فتكتسب معناها يتتجاوز المضمون اللساني ، من ذلك أن تدل على السكوت أو قلة الكلام أو تدل على حسن الاستعداد لتلقي خطاب الآخرين أو كذلك حسن استغلال الوسائل غير اللغوية في التفاهم كالإشارة وغيرها .

أما مدى توافر عبارة « بلاغة » حسب هذه المحاور المختلفة فيتحدد كما يلي :

---

(٦) لعل أول من دق مدلول عبارة البلاغة فنياً هو أبو الحسن الرمانى ( ٣٨٦ هـ ) . التك في إعجاز القرآن ، ضمن « ثلاث رسائل في إعجاز القرآن » . دار المعارف ( ص ٧٥ - ٧٦ ) .

## البلاغة

| نوعية الدلالة      | مض蛩ونها         | غايتها              | المحاور المنشورة |         | التوصير | الرقم |
|--------------------|-----------------|---------------------|------------------|---------|---------|-------|
|                    |                 |                     | المأمور          | الممنوع |         |       |
| لسانية - عامة      | عملية الكلام    | البُث               | ١٢,٣             | ٨       | ١       |       |
| فيزيولوجية - فكرية | صفة الطلاقة     | انسجام ركني الدلالة | ١٠,٩             | ٧       | ٢       |       |
| متعلقة - لسانية    | المحاجة         | الاتّهاع            | ٦,٢              | ٤       | ٣       |       |
| لغوية - نفسانية    | الخطابة         | التَّأثير           | ١٤,٠             | ٩       | ٤       |       |
| أسلوبية            | الخصائص المميزة | الخلق الفني         | ٤٥,٣             | ٢٩      | ٥       |       |
| غير لسانية         | علم العلامات    | تنويع الإدلة        | ١٠,٩             | ٧       | ٦       |       |
|                    |                 |                     | ١٠٠              | ٦٤      |         |       |

مصطلاح « الإبلاغ » :

استعمل هذا البصدير في كتاب «البيان والتبين» أربع مرات ودار استعماله على معنين : أحدهما لغوي معجمي لا يتجاوز مجرد نقل الحديث أو الخبر (مرتان = ٥ بالمائة) وثانيهما فناني يفيد عملية إيصال الرسالة اللغوية إلى متقبلها مع ما يصحبها من مميزات نوعية تطبع بنيتها التعبيرية بطابع التركيب الفني (مرتان = ٥ بالمائة).

## مصطلح « الفصاحة » :

وردت هذه العبارة ١٥ مرة في معان خمسة متواترة كما يلي :

| النحوية المائية | النواتر | المحاور المعنوية |                 |                    | الترقيم |
|-----------------|---------|------------------|-----------------|--------------------|---------|
|                 |         | غایتها           | مضونها          | نوعية الدلالة      |         |
| ٢٠,٠            | ٣       | البث             | عملية الكلام    | لسانية - عامة      | ١       |
| ٢٠,٠            | ٣       | سمعية - جمالية   | عملية التصوير   | فيزيولوجية - صوتية | ٢       |
| ١٣,٣            | ٢       | التأثير          | الخطابة         | لغوية - فلسانية    | ٣       |
| ١٣,٣            | ٢       | الإلتئام         | الم الحاجة      | منطقية - لسانية    | ٤       |
| ٣٣,٣            | ٥       | الخلق الفني      | الخصائص المميزة | أسلوبيّة           | ٥       |
| ١٠٠             | ١٥      |                  |                 |                    |         |

## مصطلح الأفصاح :

هي كلمة توالت ٩ مرات في معان متقاربة الحدود يمكن إدراجها في ثلاثة محاور رئيسية مع تجاوز بعض الدقائق الجزئية : المعنى الأول معجمي صرف يفيد مجرد عملية النطق أي أن المصدر « إفصاح » يتطابق عندئذ مع المعنى الأول لكل من (بلاغة وإبلاغ وفصاحة) (مرтан : ٢٢,٢ بالمائة). والمعنى الثاني هو المعنى الأسلوبي المميز للتعبير ويتطابق المعنى الخامس للبلاغة والثاني للإبلاغ والخامس للفصاحة ( مرتان : ٢٢,٢ بالمائة).

وأما المعنى الثالث فهو معنى تستقل به عبارة الأفصاح وهو فتني دقيق يفيد التعويل على الطاقات الدلالية في اللغة أكثر من

التعويل على طاقاتها الإيجابية فتكون العبارة في هذا السياق مقابلة لمفهوم الأضمار أو الكناية أو التضمين<sup>(١٧)</sup> .

فيما استنطقتنا هذه المعطيات الاحصائية وقارنا بينها استخلصنا أنَّ كلمة «بلاغة» كانت على لسان الجاحظ - وربما مع منتصف القرن الثالث عموماً - في منتصف طريقها من التبلور : ذلك أنها - كما رأينا - متنوعة الدلالات إلا أنَّ دلالتها الفنية، كمصطلاح علم لغوي قائم الذات سيتحدد بعد الجاحظ، فقد استقطب ٤٥,٣ بالمائة من نسبة التواتر العامّ.

فإن نحن قارئاً بين هذه العبارة وعبارة «الفصاحة» من حيث مجالهما الدلالي وجدناهما تشتراكان في المحاور التالية:

المحور اللساني - العام  
المحور اللغوي - النفسي  
المحور المتعلق - اللساني  
المحور الأسلوبى

وذلك بحسب متقاربة جداً إذ تمثل هذه المحاور الأربع في إستعمالات عبارة البلاغة نسبة ٧٧,٨ بالمائة من استعمالها العام ، كما أنها تمثل في إستعمالات عبارة الفصاحة ٧٩,٩ بالمائة من استعمالها العام ، وهذا ما يسمح لنا باستخلاص أنَّ اللقطتين متراجفتان ترادفاً يبلغ نسبة ٧٨,٨ بالمائة من مجالهما الدلالي .  
ثم إنَّ نسبة ما تتفرق به لفظة بلاغة بلغة تبلغ ٢٢,٢ بالمائة من

---

(١٧) انظر البيان ... (ج ١ ص ٧٧، ٧٨، ١٥٥، ٢٦٣) (ج ٢ ص ٧).

معانيها المختلفة ويتمثل ذلك في المعنى الفيزيولوجي - الفكري ثم في المعنى «اللسانى»، أما ما تفرد به لفظة «فصاحة» فهو المعنى الفيزيولوجي - الصوتى ويبلغ نسبة ٢٠ بالمائة من معانيها المختلفة.

فإذا رمنا إلى البلاغة بدائرة «س» وإلى الفصاحة بدائرة «ص» تقاطعت الدائريان في مجال نسمته «ع» ثم تستقل البلاغة ب المجال نسمته «أ» والفصاحة ب المجال نسمته «ب» بحيث يكون :

$$س = ع + أ$$

$$ص = ع + ب$$

عندئذ نتبين أن :

$$ع = \begin{cases} \text{المعنى اللسانى العام} \\ \text{المعنى التفسانى اللغوى} \\ \text{المعنى المنطقى اللسانى} \\ \text{المعنى الأسلوبى} \end{cases} - ٧٨,٨ \text{ بالمائة من (س / ص)}$$

$$أ = \begin{cases} \text{المعنى الفيزيولوجي الفكري} \\ \text{المعنى «اللسانى»} \end{cases} - ٢٢,٢ \text{ بالمائة من (س)}.$$

$$ب = \text{المعنى الفيزيولوجي - الصوتى} = ٢٠ \text{ بالمائة من (ص)}$$

\* \* \*

## نوعية المقاييس في نقد الأسلوب :

لم تعرف العلوم الإنسانية تغييراً مطروداً إلى حد عدم الاستقرار ولو مدة زمنية ما مثلما عرف النقد الأدبي ، والسبب الجوهرى في ذلك أنه قد كان دوماً نقطة تقاطع التيارات الفكرية المختلفة ولا نكاد نعثر في تاريخ الإنسانية الحديث على تيار فكري - فلسفى إلا وجدها أثمر تياراً نقدياً أرضخ الأدب في مفهومه وتقييم إنتاجه إلى منهجه، إلا أن كل ما عرفه الأدب من تيارات نقدية يشترك في خاصية أساسية هي أنها منهجيات تعتمد مقدمات مبدئية تكون بمثابة المقاييس الماقبليّة ، وهذه الظاهرة المشتركة هي التي طبعت النقد الأدبي عموماً بصبغة التّسبيّة سواء في التّحليل أم في التّقييم.

غير أننا نشهد اليوم ظاهرة حديثة ما انفكّت ت نحو بالنقد الأدبي منحى مغايراً في مقاييسه ومناهجه لما عرفه في تاريخه الطويل ، وتمثل هذه الظاهرة في محاولة حمل النقد الأدبي على تبني جملة من المعايير الموضوعية يتخلص بمارستها من كل الأحكام التّسبيّة - أخلاقيّة كانت أم ارتسامية أم ماورائيّة ... - فيدرك عندئذ منزلة المناهج العلمية . أما المعين الذي تستقرى منه هذه المقاييس فهو علم اللغة الحديث بما تمّحض عنه من تشريح موضوعي للظاهرة اللغوية أولاً ، وبما وضعه من منهجية حديثة في التّحليل والاستخلاص ثانياً .

فالظاهرة التي نشهد اليوم نموّها - إن لم نقل مولدها التّاريخي - هي حصيلة امتزاج تكامليّ بل هي حصيلة تفاعل عضوي

بين مستخلصات اللسانيات من جهة واستقراءات النقد الأدبي من جهة أخرى ، وهكذا أصبحت «الأسلوبية» جسراً بين علوم اللسان وثمرات الخلق الفنّي لذلك عرّفت مبدئياً بكونها لسانياً يعني بالبحث عن الأسس الموضوعية لإرساء قواعد دراسة الأسلوب ، كما عرّفت عملياً بأنّها علم يعني بدراسة خصائص اللغوية التي تنتقل بالكلام من مجرد وسيلة إبلاغ عادي إلى أداة تأثير فني ، ثم عرّفت منهاجاً بأنّها بحث يمكن القاريء من إدراك انتظام خصائص الأسلوب الفنّي إدراكاً نقدياً مع الوعي بما تتحققه تلك الخصائص من غایات وظائفية . وأول ما تتصدى له الأسلوبية الحديثة - بعد عملية الاستبطان التي تحاول فيها أن تعرف نفسها لتمييز حدود مجالها عن حقوق العمل اللساني الصرف أولاً، وعملية الخلق الأدبي ثانياً - إنما يتمثل في محاولة تحديد الأسلوب في حد ذاته تحديداً موضوعياً . ولما تبيّنا أن «الاسلوب» - في مفهومه وتصوراته دون لفظه الاصطلاحي - هو من المكونات «الخام» للمادة اللغوية في «البيان والتبين» ، وحيث حاولنا حصر المفاهيم الأدبية الأساسية في القسم الأول من بحثنا والمفاهيم اللغوية النقدية في القسم الثاني منه ، تحيّم علينا لذلك كلّه أن نتحسّن بعض العناصر المبدئية لنظرية الجاحظ في «الاسلوب» مضموناً دون المصطلح .

\* \* \*

إنَّ كلَّ نظرية في الأسلوب تنطلق أساساً من فرضية منهجية قوامها أنَّ المدلول الواحد يمكن بناؤه بواسطة دوال مختلفة وهو ما يقول إلى القول بتنوع الأشكال التعبيرية رغم وحدانية الصورة

الذهبية ، وهذه الفرضية المبدئية هي التي تبوئ مفهوم الأسلوب شرعية الوجود وينطلق الجاحظ من التسليم المبدئي بأنَّ استعمال الظاهرة اللغوية يتفرع إلى مستويين اثنين : أحدهما استعمال عاديٌ مألف يخلو من كل سمة أسلوبية نوعية وهو المستوى الذي يقرنه بطبقة معينة من المجتمع يسمى «ال العامة» حيناً و «الناس» حيناً آخر (٢٠-١) ، والثاني هو الاستعمال المطبوع بسمة فتية خاصة ، وينص الجاحظ على أن هذا المستوى الثاني لتصريف الظاهرة اللغوية يقتضي السياسة والترتيب والرياضة وإحکام الصنعة «(١-٤) مما يجعل الكلام ذا طابع ممیز ، ولكن اقتصرت وظيفة الاستعمال الأول على مجرد « إفهام الحاجة » - أي مجرد الإبلاغ أو ما يمكن أن نعبر عنه بمستوى الصفر من الدلالة التمييزية - فإن الاستعمال الثاني يتحول تصريف الظاهرة اللغوية من مجرد «الإبانة» - على ما قد تحتوي أحياناً من « لكتة أو خطأ أو لحن أو إغلاق » - إلى مجرد «البيان الفصيح» (١٦١-١٦٢) مما يرتفق به إلى النصوص «المميزة عند الرواة الخلص» (٤-٣١) .

على هذا الأساس يتضح لنا أول مقياس انبنت عليه نظرية الجاحظ في تحديد الأسلوب وهو مبدأ اختيار اللفظ . وتلخ النظريات الأسلوبية الحديثة على إبراز مبدأ الاختيار في كل عملية خلق فتى لاذ هي تنفي صفة الحدث الأدبي اعتماداً على أن كل صوغ لساني فتى إنما هو ضرب من الاختيار الوعي يستقى به الباث الوسائل التعبيرية الملائمة لغرضه مما تمده به اللغة عموماً . والناظر في مادة «البيان والتبيين» يستشف منطلقات الجاحظ في صوغ مبادئه البلاغية العامة ، ومن أبرز ذلك تأكيده على أن الخلق الفتى إنما هو « عمل » أو قل « صناعة » ، فمعنى

ذلك أنه يرضخ لنوعين من الأبعاد التّقسيمية : فكُلّما ازداد صاحبه به وعيًا كان أحكم ، وكلّما طالت مدة مخاضه كان أعمق ، وهذا هو الذي جعل « خير الشعر الحولي المحكّك »<sup>(١٨)</sup> . أمّا أوجه هذا الاختيار كمبدأ أساسي في نقد الأسلوب فتتمثل قبل كلّ شيء في بنية الألفاظ في حد ذاتها ويعتبر الجاحظ أنّ على صاحب الرسالة الأدبية « الفاس الألفاظ وتخيّرها » (٨-٢) بما يجعل بنيتها اللسانية - الصوتية سهلة المخرج سليمة من التّتكلف (١١١-١١١) والشروط العامة لهذه السّلامة أن تخلو اللّفظة من كل لخلخانية أو عنونة أو كشكسة أو غمغمة أو طقطمانية (٢١٣-٢١٢:٣) فتكون عندئذ رشيقه عذبة واضحة في مخارج الكلام (١١١:١ او ١٣٦) وهو ما يفضي إلى مقياس الاتلاف الصوتي في بنية اللّفظ المنتقى .

ومن مقتضيات مبدأ الاختيار - فضلاً عن البنية الدّاخلية للكلمة - أن يحصل التّطابق الالى بين البنية الخارجية للفظ ، وهي البنية اللسانية الصوتية وبينية الدّاخلية أي اللسانية الدلالية بحيث يكون اقتران الدال بمدلوله اقتراناً آنياً لا يفضي إلى أي إزدواج زمني أو قطعية دلالية . ويطلق الاسلوبيون اليوم على هذه الظاهرة الانتظام النوعي في صلب أجزاء الآخر مما يطبعه بالاتلاف بين هنا كل التوال و هيكل المدلولات ، وللجاحظ في ذلك تصوير طريف يجسم مفهوماً حركيّاً يتمثّل في « التسارع » بين البنيتين :

---

(١٨) انظر : ج ١ ، ص ٢٠٤ ، ٣٣٧ ، ٣١٩ .  
ج ٢ ، ص ١١١ .

«لا يكون الكلام يستحق اسم البلاغة حتى يسابق معناه لفظه ولفظه معناه فلا يكون لفظه إلى سمعك أسبق من معناه إلى قلبك» (١١٥-١).

أما المقاييس العملية التي تجسّم هذا المبدأ العام فتشخيص في شروط ثلاثة : أولها ألا يكون اللفظ من جدول معجمي شاذ أو غريب بحيث تحصل لدى متقبل الرسالة الأدبية قطيعة بين الدال ومدلوله<sup>(١٩)</sup> وهذا الشرط يضمن مبدأ تصريف الرصيد اللغوي المشترك بين الباث والمقبول بمقتضى قانون الاستعمال ومن تلك الشروط ألا يكون في اللفظ قصور ما عن أداء المعنى المراد حتى لا يقع اختيار دال لا يستوعب كل المجال الدلالي المقصود في السياق<sup>(٢٠)</sup>. أما ثالث الشروط فيتمثل في الصورة المقابلة للشرط السابق وهي ألا يكون اللفظ متجاوزاً لحدود المعنى المقصود بحيث يكون للدال طاقة دلالية تستوعب أكثر من المدلول المتلازم مع السياق فيحصل عندئذ خرق للقانون الوظيفي للغة وهو «الإبلاغ والفهم» إذ يدخل صاحب الرسالة الأدبية بأداة التعبير حيثما من التباس يسميه الجاحظ بالشركة والمشترك حينا وبالمضمن والمؤول حينا آخر<sup>(٢١)</sup>.

تلك إذن أهم مقومات اختيار اللفظ كركن أول من أركان نظرية الجاحظ في الأسلوب إلا أن هذا الرّكن الصريح يستند إلى ركن ثان مثبت في كتاب «البيان والتبيين» وهو بمثابة السدّ

(١٩) ج ١ - ص ١٣٦ ، ١٤٤ ، ٣٧٨ - ٣٨٠ .

(٢٠) ج ١ - ص ٩٢ - ٩٣ .

(٢١) ج ١ - ص ٩٢ ، ٩٣ ، ١٠٦ .

الذى يتخلل لحمة النسيج العام ، ويتمثل فى اختيار نظم تلك المادة اللغوية المجتمعة على نسق تتكامل فيه الخصائص النوعية للألفاظ مع المميزات العامة لبنية الكلام بحيث تصبح الرسالة اللغوية مطبوعة أسلوبياً من وجهين : وجهة الألفاظ كأجزاء فردية في عملية الخلق الأدبي ووجهة تركيب تلك الأجزاء في صلب البنية اللسانية العامة للنص ، وعلى هذا الأساس تزدوج الخصائص النوعية للأسلوب فتكون السمة الأساسية المميزة له هي مطابقة جدول الاختيار لمجدول التوزيع في عملية البث الفنّي ، وهذه الظاهرة هي التي يلح عليها كل الأسلوبين المعاصرین مما يجعلهم يعرفون الأسلوب بأنه الانظام الداخلي لأجزاء النص في صلب علاقات متّفقة تحدها نوعية بنيته اللسانية وهو التعريف المفضي إلى اعتبار الأسلوب المحلّ الهندسي لنقط تقاطع محورين الشّين : أحدهما عموديّ وهو محور الاختيار وثانيهما أفقيّ وهو محور التوزيع .

ولقضية التّنظم هذه أثر واضح في تحديد مفهوم الجاحظ للأسلوب رغم ما يتبادر من تعلقه الظاهري بشكل الألفاظ وتفضيله مقاييس انتقادها على كل المقاييس الأخرى ولم يعن الدارسون لنظرية الجاحظ في البلاغة بشيء عن اهتمام بثنائية اللفظ والمعنى عنده (٢٢) .

وأول ما تتجلّى فيه هذه النّظرية في «البيان والتّبّين» هو

(٢٢) انظر : عبد العزيز عتيق : تاريخ البلاغة العربية ، ص ٧٦ ، ص ٨٣ .

محمد زغلول سلام : تاريخ النقد العربي ، ص ٦٧ .

إحسان عباس : تاريخ النقد الأدبي عند العرب ، ص ٤٢٣ - ٤٢٥ .

الاستطرادات المختلفة التي يحاول بها الجاحظ الالام بمغطيات مبدلاً توافق الجدولين من الناحية المبدئية قبل كل شيء فيعرض علينا سلسلة من الأحكام النقدية تبوع العمل الفنّي المقصود لذاته منزلة تميّزه عن البث الآني والخلق المرتجل، وبذلك يكون «الأسلوب» وليد مخاض فنّي طويل خاصيته الأساسية أنه عمل واع قبل كل شيء إذ هو بمثابة صهر المادة اللغوية في بوتقة التكثير الفنّي: «ولم نرهم مع ذلك يستعملون مثل تدبيرهم في طوال القصائد في صنعة طوال الخطاب ، بل كان الكلام البائت عندهم كالمقتضب اقتدارا عليه وثقة بحسن عادة الله عندهم فيه وكانوا مع ذلك إذا احتاجوا إلى الرأي في معظم التدبير ومهمات الأمور متثنو في صدورهم وقيمهو على أنفسهم فإذا قوّمه الذّفاف ، وأدخل الكبير ، وقام على الخلاص أبرزوه محككا منقحا ، ومصقى من الأدناس مهتباء» (١٤-٢).

فإذا كان هذا التصوير يمثل الاتجاه العمودي في عملية الخلق الأسلوبى اعتمادا على محاولة بلوغ درجة ما من التّعمق تكشف نوعية مادته فإنّ هذا الاتجاه يتناطح مع اتجاه أفقى يرمز إلى البعد الثاني في عملية التكثير وهو البعد الزمني :

« ومن شعاء العرب من كان يدع القصيدة تمكث عنده حولاً كريتا ، وزمنا طويلا ، يردد فيها نظره ، ويجليل فيها عقله ، ويقلب فيها رأيه ، اتهاماً لعقله ، وتبعاً على نفسه ، فيجعل عقله زماماً على رأيه ورأيه عياراً على شعره ، إشفاقاً على أدبه وإحرزاً لما خوّله الله تعالى من نعمته وكانت يسمون تلك القصائد الحوليات

والملدّات والمنحوتات والمحكمات ليصير قائلها فحلاً خنزيراً  
وشاوراً مفقلاً» (٢٣) .

وبهذه المغالبة الفنية الدائمة يتتحول المبدع من خالق للفن  
إلى عبد له (٢٤) .

ثم يدخل بنا الجاحظ مجالاً آخر من التقسيم التقديري يشحنه  
أحكاماً أسلوبية تتصل بخصائص البنية اللسانية مباشرةً، ومجموعة  
هذه الأحكام تبلور المبدأ النظري العام المتمثل في ضرورة انسجام  
جدول الاختيار مع جدول التوزيع، واستعراض نماذج من مصطلحات  
هذه الأحكام يبرز لنا الحاج الجاحظ على ظاهرة البناء الأسلوبى  
في التركيب اللغوى الفنى .

فانطلاقاً من مبادئه عامة تلخص في «التصرف في الألفاظ»  
بغية «سلامة النظام» عبر «سهولة المعاطف» (٢٥) يدقق الجاحظ  
معاييره العملية المختلفة من :

تقسيم أقدار الكلام  
واتفاق أجزائه  
وقرانها  
وتلاحمها

---

(٢٣) راجع : (ج ١ - ص ٢٠٦) (ج ٢ - ص ١٣) .

(٢٤) انظر : (ج ١ - ص ١٠٣) .

(ج ٢ - ص ٨) .

(ج ١ - ص ٦٧) .

نظم الكلام  
وتنضيده  
وتاليقه  
وتنسيقه  
وسبكه  
ونحته (٢٥) .

وكل هذه المقاييس الفرعية إنما تهدف – كما أسلفنا – إلى صهر المادة اللغوية المختارة على الجدول العمودي في بوتقة التوزيع على الجدول الألفي مما يجعل الصياغة اللسانية كلا لا يتجزأ: « متلاحم الأجزاء سهل المخارج ، فتعلم بذلك أنه قد أفرغ إفراغا واحدا وسبك سبكا واحدا فهو يجري على اللسان كما يجري الدهان » (٢٦) .

ولئن ظلت تقديرات الجاحظ في صياغة نظريته الأسلوبية العامة مصطبعة في مجلتها بالطابع النظري فإن «البيان والتبيين» لا يخلو من نفثات إن لم تكن تطبيقية بالمعنى الدقيق فهي على الأقل تكشف بعض المحاولات العملية التي تمدّ الدارس بمقاييس أكثر إحكاما وبالتالي أقرب إلى الموضوعية ، ولعل المنطلق في سبر هذه المعايير يكمن في تصنيف الجاحظ لصور توزيع المادة

(٢٥) انظر : ( ج ١ - ص ١٣٩ ) .

( ج ١ - ص ٦٧ ) .

( ج ١ - ص ٢٠٥ - ٢٠٦ ) .

( ج ٣ - ص ٢٩ ) .

( ج ٤ - ص ٣٠ ) .

(٢٦) انظر : ( ج ١ - ص ٦٧ ) .

اللغوية على سلسلة الكلام وهو يقيمها حسب السلم التالي (٢٧) :  
 الصياغة الفنية وتنقسم إلى شعر ونثر ، أما الشعر فيتفرع  
 إلى رجز وغير رجز ، وأما النثر فينقسم إلى مطلق ومقيّد ثم يصير  
 المقيّد إلى مزدوج وغير مزدوج :

أما داخل هذا السلم فإن الجاحظ يكاد يجعل من الشعر رمزا  
 للخلق الأسلوبى الأوفى (٢٨) لذلك نراه يخص نقد الأسلوب  
 الشريّ ببعض المقاييس المستقاة من خصائص الحياكة الشعرية  
 كأن يكون الكلام قائما على «الشمائل الموزونة» (٢٩) حتى يكتسب  
 ميزة الایقاع المقطعي ، وهذا ما يعلل الوصيّة الفنية المبدئية :  
 «إن استطعتم أن يكون كلامكم كله مثل التّوقيع فافعلوا» (٣٠) .

فإذا خرجنا من السياق الداخلي لسلم التّصنيف وجدنا الجاحظ  
 يعود إلى بعض أنس النّقد الأسلوبى بما يستوعب كل عمليات  
 الابداع الفني ، وأبرز ما يقدّمه في هذا السياق مبدأ إحكام  
 أجزاء الكلام في مستوى الجمل أو العبارات، فيصور لنا عملية  
 البتّ الفني كصناعة سينما توغرافية أهمّ ما تقتضيه إنّما هو  
 لإحكام الصلة بين اللوحات المختلفة، وهذا الاحكام ذو مفهومين  
 متقابلين : يتجمّس حيناً في مبدأ «الوصل» و«الرّتّن» ويتشكل طوراً  
 في مبدأ «الفصل» و «الفتن» (٣١) .

(٢٧) (ج ٢ - ص ٢٩) .

(ج ٤ - ص ٢٨ - ٢٩) .

(٢٨) (ج ١ - ص ٢٨٧) .

(٢٩) (ج ١ - ص ٨٩) .

(٣٠) (ج ١ - ص ١١٥) .

(٣١) (ج ١ - ص ٨٨) .

(ج ٤ - ص ٩٤) .

وإلى جانب هذا المقياس التقديري يشير الجاحظ إلى ظاهرة أسلوبية ثانية هي من مقتضيات التكامل الفني في صلب الصياغة التعبيرية وتحتّض هذه الظاهرة بعلاقة الكلمات بعضها ببعض مما يمكن أن نعبر عنه بقانون تعادل الألفاظ اقتباساً من عبارة للجاحظ في هذا السياق بالذات<sup>(٣٢)</sup> ومدار هذا القانون الأسلوبي أن توزع الألفاظ على جدول سلسلة الكلام بما يضمن حدّاً أدنى من التلازم والاختلاف فينصلح البناء اللغوي انصهاراً يخلو من كل تناقض أو نشاز<sup>(٣٣)</sup>. عندئذ يصبح نص الرسالة الأدبية كلام بنويّاً قائماً على ظواهر مترابطة العناصر، ماهيّة كل عنصر أسلوبيٌ منه وقف على بقية العناصر بحيث لا تتحدد مميزات أحدها إلا في علاقته بالعناصر الأخرى ، كما أن اختلال جزء من أجزاء البنية العامة يجرّ حتماً اختلال التوازن العام للرسالة الأدبية :

«...فإن كانت المنزلة الأولى لا توافقك ولا تعترفك ولا تسمح لك عند أول نظرك وفي أول تكليفك وتتجدد اللفظة لم تقع موقعها ولم تصر إلى قرارها وإلى حقّها من أماكنها المقسمة لها والكافية لم تحل في مركزها وفي نصابها ولم تتصل بشكلها وكانت قلقة في مكانها نافرة من موضعها فلا تكررها على اعتراض الأماكن والتزول في غير أوطانها»<sup>(٣٤)</sup>.

قد تبيّنا إلى حدّ الان وجهين مختلفين لنظرية الجاحظ في

(٣٢) (ج ١ - ص ٨٩) .

(٣٣) (ج ١ - ص ٦٥ - ٦٧) .

(٣٤) (ج ١ - ص ١٣٧ - ١٣٨) .

«الأسلوب» ولكنّهما وجهان يستندان إلى مقاييس متكاملين : مقاييس انتقاء الرّصيد اللغوي من القاموس العامّ للغة، ومقاييس توزيعه وتنسيقه على سلسلة الكلام غير أن هذين المبدئين ما أن يتفااعلاً عضوياً في عملية الخلق الأدبي حتى يولدما معيارا ثالثاً يتصل مباشرة بالنظريات العامة الأساسية في علم الدلالات، فإذا كان الجاحظ قد حاول تجنّين سلّم المقاييس العامة في اختيار اللّفظ، وفي إختيار النّظم، فهل كان مسلّماً في كل ذلك بأنّ العلاقة بين مجموع الدّوال المصاغة ابتداء وما يذهب المتقدّل بها إليه من مدلولات هي علاقات حتميّة بموجب أنماط لغوية قارة ، أم إنّه ذهب إلى مبدلٍ غزارة الدلالات انطلاقاً من دوّال معينة محدودة ؟

إنّ هذا التّساؤل المبدئي يرجعنا إلى البحث عن رأي الجاحظ في طاقات الظاهرة اللغوية من حيث الإبلاغ . ولشن اشتمل «البيان والتّبيين» على إشارات عديدة تبرز الطاقة الدلاليّة المباشرة في اللغة<sup>(٣٥)</sup> مما يجعل وظيفتها الأساسية متطابقة مع مبدأ الأفصاح والابانة كما أسلفناه فإنه يحوي استطرادات كثيرة تبرز كلّها اعتبار الجاحظ أنّ من مميزات لغة الخلق الفنّي – وبالتالي لغة الأسلوب الأدبي – اعتمادها على طاقات الإيحائية في الظاهرة اللغوية أكثر من إقصارها على طاقاتها التّصريحية . ومعلوم أنّ أحدّث الاتجاهات الأسلوبية ترکز عنایتها على تحليل مفهوم الأسلوب الأدبي بالرجوع إلى قدرة النّص على استيعاب مجالات دلاليّة مختلفة يفضل ما في لغته من طاقات إيحائية ، وهذه

(٣٥) (ج ١ - ص ٧٥، ١٠٤، ١٠٥، ١١٧) .

(ج ٢ - ص ١٠٤) .

(ج ٤ - ص ٢٨) .

الظاهرة يمكننا تفسيرها حسب معطيات الإدراك الشمولي في نظرية المعرفة إذ بها تتبين كيف أن الكل ليس فقط حصيلة الأجزاء وإنما في الكل ما في الأجزاء منفردة وزيادة ، وعندئذ نستطيع تقريب ذلك بأحدث النظريات اللسانية والتي حاول فيها أصحابها أن يتجاوزوا دراسة اللغة من حيث الجمل الثابتة فعلا إلى دراسة التواميس الباطنية المخرّكة لقدرة المتكلّم على إنشاء عدد من الجمل لا حد له مما قادهم إلى دراسة طبيعة اللغة وحركتها.

ومن المعلوم أيضاً أنَّ أحدث النظريات في علم الدلالات قد اعتمدت مبدأ الطاقة الإيحائية في الظاهرة اللغوية لتدخُّن ما دأب عليه اللسانيون من تعريف اللغة بكونها أداة إبلاغ، ذلك أنَّ أصحاب هذه النظرية المستحدثة قد انتهوا إلى تقرير أنَّ اللغة توحى أكثر مما تصرح ، وتنبه أكثر مما تعبّر ، وتستفز أكثر مما تخبر.

فإذا عدنا إلى الجاحظ وجدناه يقرُّ في أصرح عبارة بأنَّ اللغة تقوم أساساً على غزارة الدلالات وهي الظاهرة التي يستَخدِّمها إطاراً للرَّد على من اتَّخذ من اختلاف المسلمين في تأويل نص القرآن مطيةً طعن في الإسلام ، وينتهي الجاحظ إلى تحدي مؤلَّف الطاعنين أن يدلُّوه على لغة تقوم فحسب على الطاقات التصريرية دون الطاقات المفضية حتَّى الاختلاف الشَّسي - بين المتقبلين للرسالة اللغوية - طبقاً لاختلاف تقديراتهم للأبعاد الإيحائية<sup>(٣٦)</sup> .

أمَّا طريقة الجاحظ في استغلال هذه الطاقة الإيحائية لتفسير الخصائص الأسلوبية المميزة فتبعد - بالرجوع دوماً إلى صياغة

(٣٦) راجع : (ج ٢ - ص ٣٧٦) .

متصوراته وانتقاء مصطلحاته - على مستويين : مستوى وصفيٌّ تحليليٌّ يبرز في مجموعات ثلاث مقاييسها كمية فنوعية فتقييمية : أ) «أحسن الكلام ما كان قليلاً يغنىك عن كثيرة» (١-٨٣).

«وربَّ قليل يغنى عن الكثير (...). بل ربَّ كلمة تغنى عن خطبة (...). بل ربَّ كناية تربى على إفصاح» (٢-٧).

«قلة عدد الحروف مع كثرة المعاني» (٢-٢٨).

«الكلام الذي قلَّ عدد حروفيه وكثُر عدد معانيه وجل عن الصُّنعة ونَزَّه عن التَّكْلُف» (٢-١٦: ١٧).

«وقد يكون القليل من اللُّفْظ يأتِي على الكثير من المعاني» (٤-٢٧).

ب) «... فذكر (...). المحنوف في موضعه، والموجز، والكناية والوحى باللفظ ، ودلالة الإشارة ». (١-٤٤).

«فعمادة ما يكون من هذه الأبواب (البلاغية) الوحى فيها والإشارة إلى المعنى» (١-١١٦).

ج) «ومن البصر بالحجَّة والمعرفة بمواضع الفرصة أن تدع الإفصاح بها إلى الكناية عنها». (١-٨٨).

«قال من هذه التي ترد إلى قليل فتنفع وليس المضمن كالمطلق» (١-١٥٥).

«وإن قَصَرَ القول أتى على غَايَةِ كُلِّ خطيب» (٤: ٤٤-٣٤) أَنَّا المُسْتَوَى الثَّانِي الَّذِي تَبَرَّزُ فِيهِ طَرِيقَةُ الجَاحِظِ فِي اسْتِغْلَالِ هَذِهِ الْمَقَائِيسِ فَهُوَ مُسْتَوَى التَّجْرِيدِ وَتَحْسِنَ الصَّيْغَةُ الْأَصْطَلَاحِيَّةُ الْمُطَابِقَةُ لِلظَّاهِرَةِ الْأَسْلُوبِيَّةِ الْعَامَّةِ وَيَتَدَرَّجُ الجَاحِظُ فِي ذَلِكَ

من مفهوم الكناية<sup>(٣٧)</sup> (المقابل للإنصاح) إلى مفهوم الاقتضاب<sup>(٣٨)</sup> لينتهي إلى بلورة الظاهر في صياغتها النهائية لا وهي الإيجاز فيعرفه بأنه «حذف الفضول وتقريب البعيد»<sup>(٣٩)</sup> ثم يجعل منه جوهر كل عملية إبداع فتى فيطابق بينه وبين البلاغة كمكراة مجردة<sup>(٤٠)</sup>.

ولعل أبا الحسن الرمانى<sup>(٥٣٨٦)</sup> هو الذي سيدقّن مفهوم هذا المصطلح فيعرف الإيجاز بأنه «تقليل الكلام من غير إخلال بالمعنى، وإذا كان المعنى يمكن أن يعبر عنه بالفاظ كثيرة ويمكن أن يعبر عنه بالفاظ قليلة فالالفاظ القليلة إيجاز»<sup>(٤١)</sup> ولعله أيضاً هو الذي سيحاول أن يقتنن ازدواجية طاقة اللغة بين التصرير والإيحاء فيما سيسمي بالتضمين معرّفاً إيه بقوله: «تضمين الكلام هو حصول معنى فيه من غير ذكر له باسم أو صفة هي عبارة عنه»<sup>(٤٢)</sup>.

\* \* \*

(٣٧) (ج ١ - ص ٤٤) - (ج ١ - ص ٨٨) - (ج ٢ - ص ٧).

(٣٨) (ج ١ - ص ٨٨).

(ج ١ - ص ٣٣١).

(٣٩) (ج ١ - ص ٩٧).

(٤٠) (ج ١ - ص ١١٦).

(٤١) التكت في إعجاز القرآن ص ٧٦.

(٤٢) المرجع ص ١٠٢.



الفصل الرابع  
مع ابن خلدون

الأسس الإخبارية  
فت نظرية المعرفة  
من خلال المفهوم



## مع ابن خلدون

# الأسس الاختبارية في نظرية المعرفة من خلال المقدمة

لا يكاد يتأمل الباحث المعاصر في أمهات التصنيف المعرفي التي قامت ركائز لعلوم العرب باختلاف مشاربها حتى يقتضي القناعة الحدسية بأنّ البحث الإيبستيمولوجي قد كان لديهم عريضاً متأصلاً بما يوشك أن يتبلور معه هذا الفن الكلبيّ مضموناً واصطلاحاً ، ويتحول الحدس إلى إيماناً جازماً متى خلع الباحث عن نفسه قيود الاختصاص الضيق وفكَ عن روئته كوابع التقاطع الذي فرضته أنماط التشكيف القطاعيّ مما يشل النظر المسيطر على كليات المعاني ، ويُبْطِّن الفحص العائض على حقائق الأمور في تجريد وتأليف يأتيان على الأجزاء في وجودها المتبدّد ، فيدرّكان ما وراء الأجزاء من تعاضد المعرفة الكلية وتناصر الاستنباط والشمول بعد الاستقراء العينيّ والتّشريح الفرديّ .

وإذا تدبّرنا أمر عراقة هذا البحث وتجلّره في الفكر العربيّ وجدناه ينبع من حيرة معرفية تخللت كلّ أنسجة العلوم على مسار الحضارة الإسلامية ، وهذه الحيرة مردّها استكشاف أصول المعرفة النوعية بعد استكمال مضمونها ، لذا كانت الحيرة الإيبستيمولوجية

لاحقة دوماً لتكامل مقولات العلم الخاص مثلما كان بديهياً أن تكون في مجملها تالية لقواعد الصيغة القطاعية لذلک ترى أن العلم ما إن تتحدد أركانه المضمنية وتتضح رؤاه المنهجية حتى يخلق علماً آخر يحمل اسمه بعد استباقه بالفظ «الأصول»، فيكون العلم الوليد بمثابة المعادلة من الترجمة الثانية تعقب المعادلة من الترجمة الأولى، كذا ظهر علم أصول الفقه بعد تكامل الفقه، وعلم أصول التحو بعد رسوخ التحو وهلم جراً... واستناداً إلى هذا الاستقراء التاريخي جوزنا لأنفسنا فيما سبق اقتراح مصطلح مشتقٍ من هذه الصياغات العربية ندلّ به على هذا التمط من المعرفة التي تغوص إلى قواعد العلم بعد استيعاب العلم ذاته، فاقتربنا لفظ «الأصولية» بديلاً من المصطلح الدخيل، وما الإبستيمولوجيا في معناها المبدئي سوى فحص أصول العلوم وفرضياتها ونتائجها فحصاً نقدياً يفضي إلى تقسيم ثمارها تقسيماً منطقياً، وتمحیص منظومتها من الوجهة الموضوعية بما يتحقق مدارك المعرفة اليقينية، وعندئذ ينال مصطلح الأصولية متطابقاً مع مفهوم التحول من المعادلة المعرفية البسيطة إلى معادلة الترجمة الثانية على حدّ ما يبرزه اللفظان المكونان اشتقاقاً لمصطلح الإبستيمولوجيا، فيكون البحث الأصوليًّا متطابقاً مع مفهوم علم العلم.

هكذا نمت علوم العرب في دوائر انتشارية تنطلق من «بورة مركريّة» فتوالى حلقاتها ولا تستقرّ حركتها التكوينية إلا عندما تستوعبها المعرفة الأصولية، فقد عرف علم الفقه مخاضه التكوينيًّا العسير ثم رست حركته مع تولّد علم أصول الفقه فكان هذا العلم نافذاً إلى قواعد المعرفة التشريعية متخطياً لنطمهما

الوصفي ونسقها التحليلي ، ساعيا إلى دعائم الاتصال بين الشيء وفلسفة الشيء أي بين العلم وعلم العلم ، وما إن توفر بعد الزمني السانح لوضوح الرؤية المعرفية حتى ظهرت مدونة الافتتاح لهذا العلم فجسّمها كتاب «المستrophic من علم الأصول» لأبي حامد الغزالى (٤٥٠ هـ-٥٥٠ هـ) .

كذا حدث لعلم النحو رغم أنه من المعارف التي تكاد توهם بطفرة التولد إذ كل ما في تاريخه عند العرب يوحى على جانب من الاغراء بأنه اكتمل يوم ولد ، أو قل إنه تولد متكملاً لما سكب في كتاب سيبويه (١٠٠ هـ-١٨٠ هـ) ولم تحل هذه الظاهرة على غرابتها دون نماء علم النحو بما وفر له المناخ المعرفي الذي أخرج فيه من ذاته فلسفة الأصولية فكان علم أصول النحو معادلة معرفية أخرى ارتفعت بالظاهرة الفكرية عبر سلم التجريد والتاليف ، وكان أكملها متجسماً في تصنيف ابن جنّي (٣٩٢-٥٣٢ هـ) الموسوم بالخصوص .

ويكاد ينطبق استقراءونا هذا بنسب معقدة على علم الكلام أيضاً لأنَّه قام فلسفة للعقيدة ومؤصلاً لمباديء النظر فيما يفلت عن قبضة النظر ، ولا يهمّنا أكان التوفيق حليف هذا العلم أم لم يكن من حيث سعيه إلى إدراك المراتب اليقينية عبر سبل الاستدلال والمحاكمة وإنما الذي يعنيها هو حدوثه في حد ذاته إذ انبرى مؤصلاً لقواعد المعرفة في صلب قطاع مخصوص ، فكان في تبلوره ذا طبيعة أصولية محض ، ناهيك أنه يوم أيضاً بأصول الكلام حيناً وأصول الاعتقاد حيناً آخر ، والأمر مع هذا العلم أشدَّ فتنَة وأجلَّ خطاً لأنَّه قد كان في توالده التارِيخي تكاثريًّا

الأُنساق، فلم يكن جنيس العلوم الأخرى التي قصدت في نمائها مقصد التَّوحيد والاستقطاب، وفي صميم هذا الشَّذوذ كمنـت طرافته إذ لم تظهر في صلبه نحلة إلَّا وأثمرت منظومتها الاصولية النوعية : فإذا بنا نستجمع نمطاً ظاهريًا هو «الإِحْكَام في أصول الأَحْكَام» لابن حزم (٤٣٨هـ - ٥٤٦هـ) ونمطاً اعتراليًا جاء به رأس العقلانية الإسلامية القاضي عبد الجبار (٣٢٠هـ - ٤١٥هـ) في مدوّنته المذهلة الموسومة بالمعنى في أبواب التَّوْحِيد والْعَدْل ، ونماذج أشعرية متلاحقة يبدؤها إمام المذهب ويتوافق بها أسلافه ممَّن انبروا يعدلون من جموح العقل . وتتبع مختلف أفنان العلوم عند العرب تجد هذه الظاهرة ثابتة التَّواائر ، وقد يستوقفك علم التفسير ردحاً من الزمن ولكنكَ واحد منظومته المعرفية مع فخر الدين الرَّازِي (٤٤٣هـ - ٥٦٠هـ) في «مفآتِيح الغَيْب» حيث يمسك منذ المبتداً بزمام العلم في أصوله ومناهجه وقرائنه الموضوعية . أمَّا في علم البلاغة فقد تخلَّ عبد القاهر الجرجاني (٤٧١هـ) قطباً أصولها ، فإنَّ أنتَ واصلت المسار عرفت أنَّه سيطر على مضمون العلم دون أن يخرج عن حلقة العلم المخصوص للبحث عن علم العلم ، وهو ما تداركه حازم القرطاجي (٦٤٨هـ) في «منهج البلاغة وسراج الأدباء» حيث تعاظلت المعارف البلاغية والنقدية والفلسفية .

تلك إذن خصوصية نوعية في الفكر العربي الإسلامي ، عنها صدرت أصولية المعرفة : ما تتصل منها بالحقائق الإلهية وما نفذ منها إلى القضايا الإنسانية ، بل إنَّ المعرف الصَّحيحة مما تخبره العلوم اليقينية قد انصرفت هي الأخرى في نسق البحث عن فلسفتها المنهجية فلم يكن ، لبعض تلك الأسباب ، بدعة أن ترى ابن الهيثم (٤٣٥هـ - ٤٣٠هـ) يستهل مقدمة كتاب

المناظر بهذا التحرى : اونبتدئ في البحث باستقراء الموجودات وتصفح أحوال المبصرات وتمييز خواص الجزيئات، ونلتقط باستقراء ما يخص البصر في حال الإبصار وما هو مطرد لا يتغير . وظاهر لا يشتبه من كيفية الإحسان ثم نترقى في البحث والمقاييس على التدريج والترتيب مع انتقاد المقدمات والتحقق في النتائج ونجعل غرضنا في جميع ما نستقرره ونتصفّحه استعمال العدل لا اتباع الهوى ونتحرى في سائر ما نميّزه ونستقلّه طلب الحق لا الميل مع الآراء».

\* \* \*

فتاريخ العلوم في مساق الحضارة العربية قد ارتكز على تواجه أصوليات فرعية أثمرتها أفنان الشجرة المعرفية المتکائفة فكانت بمثابة الأعمدة الفقرية يأتي كل واحد منها متعاضدا مع العلم النوعي الذي أخرجه ومجسما في آن واحد درجة اكتماله، وعلى ذلك النسق نشأت أصوليات تراكمت كما ونوعا حتى تفاعلت عضويًا تفاعلا هيأ المناخ الفكري الذي يتمثل به المعطى الأصولي في أبعد خصائصه وأعمق تكافئه.

وما إن تتّضح للباحث المعاصر تاريخية النشأة الأصولية على التّمط الذي صورناه ، مقتضبين تفاصيله ، حتى يدرك مصادرتنا المبدئية وهي أن مقدمة ابن خلدون قد جسمت فعلاً الأصولية الكلية في تاريخ الحضارة العربية، إذ كانت جامعة لشنات الأصوليات الفرعية ، ومستوعبة لمقولات الفكر النّقدي ، مع غزاره تأليفية هي وليدة القدرة على التجريد

والطّلاق في الاستقطاب المعرفي الشامل، وكثيراً ما يشير الباحثون إلى غرابة ظهور ابن خلدون في فترة انحسار المدّ الحضاري العربي معتبرين أنَّ المناخ الفكريَّ الذي ساد طيلة القرن السابع والقرن الثامن ما كان يسمح موضوعياً بظهور فكر متّيّز على الصعيد الإنسانيِّ ، يتّجاوز في يسر كلّ مكتسبات المعرفة البشرية الحاصلة قبله ، لذلك يلجأ الدارسون في تفسير ما قد نصطلح عليه بالظاهرة الخلدونيَّة إلى معطيات تقديريَّة تقرّر أشباه الحقائق دون أن تستند إلى موضوعيَّة الحكم ، بل إنَّ الذي يفسّر به الدارسون تلك الظاهرة لممَّا تنقضه الموضوعيَّة الاختباريَّة ، ألا وهو الجزم بالعقريَّة الفردية . ونحن وإن لم ننكر وجود التفرد النوعي في المقومات التّكويينية لدى الإنسان فإنَّ الذي نتعرّض عليه هو أنَّ نحوَ تقرير المعطى الفرديِّ إلى مقوِّم تفسيريٍّ للظواهر الفكرية والمعرفية العامة .

فإنَّ نحن تمثّلنا محدّدات نشأة الفكر الأصوليِّ في صلب التّطور الحضاريِّ عموماً واستسغنا التعلييل التّكويينيَّ الذي بسطناه آنفاً عرفنا أنَّ الظاهرة الخلدونيَّة قد جاءت في أوانها الموضوعيَّ ، بل ما كان لها أن تنشأ قبل الزَّمن الذي برزت فيه من حيث هي الأصوليَّة الكليَّة التي أمسكت بأعنة الأصوليات الفرعية المنبعثة عن العلوم النوعيَّة ، فابن خلدون قد حظي ببعدين أساسيين هما السُّعد الزَّمنيُّ والبعد المعرفيُّ ، فكانت مقدّمه إلخصاباً نوعياً من حيث تعزّز ضبط المنظومة الأصوليَّة لتاريخ الفكر العربيِّ الإسلاميِّ .

ولعلَّنا لا نجازف كثيراً إنْ نحن قارنا ظهور ابن خلدون

بظهور أرسطو في تاريخ الحضارة اليونانية على ما يوجد من فوارق بين الصورتين ، فإذا اعتبرنا أرسطو مؤصل الفكر التجريدي ومنظمه الاستنباط المعرفي سلمنا بأنه ثمرة نسخ فلسفى طويل المدى في تاريخ الحضارة اليونانية فكان لذلك السبب ضابط أصولية المعرفة الإغريقية عموماً ، وقد جاء متأخراً نسبياً فحظي بالبعدين الضروريين لكل تنويع أصولي .

\* \* \*

هكذا نتبين في ضوء هذا الاستقراء المتصل بتكوينية المعارف ونوايسها عبر جدل التاريخ كيف أن مدونة ابن خلدون لم تكن مجرد امتداد لخط أصولي واحد ، ولا كانت تتوسعاً نوعياً لفرع قطاعي يختص به علم التاريخ ، وإنما جاءت صهراً خصياً لأصوليات فرعية فكانت نموذجاً للتتويج الكلّي المتتجاوز لحدود الفرع وأنماط الأجزاء . على هذا المنطلق نرتكز لنقرر بادئ ذي بدء أن منظومة ابن خلدون قد مثلت أصولية معرفية توأمية وهو ما جعلها تستمد طابعها التوأمي من خصوصية التجريد القياسي والتأليف الاستيعابي ، فإذا بابن خلدون من حيث ينظم المعرفة ، ويتحسن نوايسها الخفية وينقد منهاهجها ويفحص ثمارها ، بل من حيث يستكمل أصول الإدراك البقيني عموماً ، يبتكر علماً جديداً فيضع أسسه لا بالاتفاق أو التضمين وإنما بالوعي الصرير ، والتبصر المحكم .

فليس من الرّعم في شيء ، ولا من تعسّف التّراث أو جموح الحداثة ، أن نعزّو الفكر الأصولي عند ابن خلدون إلى إكتشافه بعداً عقلياً نتبناه اليوم ظائنين أنه ولد حديث ألا وهو مبدأ تمازج

الاختصاصات في المعرفة البشرية بما يفتح أمام العقل مسالك التكامل وسبل السيطرة على الحقائق الكلية.

\* \* \*

فمتي استقام في ناظرنا هذا الأُس المركزي الذي تخلّى طبيعة العلم في تاريخنا الحضاري تعين على ذوي الاختصاص أن ينبروا بحثا عن سمة الأصولية العربية وما تتحدد به من خصائص نوعية تبرز هويتها ففصلها عن غيرها من أصوليات التاريخ الإنساني سواء بالمشاكلة أو الممايزنة وليس لنا في هذا المقام غير التنبية إلى بعض الظواهر العينية نستلهما بمنظور منهجي محدود بحدود الرؤية التي نصدر عنها، ولغيرنا أن يستغرق كشفها ليترقى بها إلى مراتب الاستنباط التأليفي والتقرير الشامل.

وأول ما نبسطه في هذا المسار بعد أن نقضينا القول بتولد الأصولية العربية عن الطابع الجدلّي في مكافحة العلوم الكلية ونقضنا الاحتكام إلى مبدأ الطفرة التشكوبينية في تفسير ما أسميناه بالظاهرة الخلدونية ، هو أن الأصولية العربية أصولية معرفية تقوم على زوج تكاملٍ طرفاه القرآن هما تأسيس فلسفة العلم المخصوص، والبحث عن نظرية في المنهج المعرفي إطلاقا، ولعل خطّ الفصل بين المعطى العربي والمعطى الإغريقي في هذا المساق يتعين في أن الفكر اليوناني قد أثر أصولية منطقية قبل كل شيءٍ ويعني بهذا المصطلح دلاته المختصة بمشرب المناطقة من حيث هي تصورٌ محاولة العقل الخالص تمحيض الوجود في منظومة الأقيسة والمعايير التي يسقطها الجوهر المفكّر على المادة المتقبلة ، فيكون أرسطو منظراً أصولية اليونان ، وتكون منظومته

قاصدة إلى حمل المادة على أن تتعقل بعقل العقل العاقل ، ولهذه الأسباب كانت منظومة دائيرية مغلقة على نفسها ، إذ هي فعل استقطابي ذو حركة جاذبة تولد فيها الدوائر لتنصب في مركزها ، وتتوحد في بؤرتها . أما الأصولية العربية فبتميّزها المضمني وتفريّدها التاريجي قد أنجبت بطبيعتها فلسفة في المناهج ونظريّة في المعرفة ، أي أنها بذلك قد استحالّت علما في الادراك ، وما من شك أنّ ابن سينا (٣٧٠هـ - ٤٢٨هـ) قد أحسن إحساساً دقيقاً بتكتاف المعرف وتحتم إنصهارها في أصولية كلية ، وكأنّما هو يبشر بميلادها قبل وضعها إذ يقول : « كلّ واحد من العلوم الجزيئية وهي المتعلقة ببعض الأمور وال موجودات يقتصر المتعلّم فيه أن يسلّم أصولاً ومبادئٍ تتبرهن في غير علمه ، وتكون في علمه مستعملة على سبيل الأصول الموضوعة (...). فليس يمكننا في تعلم العلوم كلّها أن نتحرّز عن مصادرها على مقدّمات تتبرّهن في علوم أخرى ، فإنّ مبادىء العلوم وخصوصاً الجزيئية تتعرّف إما من علوم جزيئية غيرها ، أو من العلم الكلّي الذي يسمى فلسفة أولى ، فليس يمكن أن يبرهن على مبادىء العلوم من العلوم نفسها»<sup>(١)</sup> .

أما ابن جنّي فإنه شديد الحيرة في أمر التباس العلم بأصولية العلم ، وهو غيور على إبراز الفيصل البديهي بينهما إذ كان بمنطقه النّقدي مرتاباً حال القدرة البسيطة التي تمكّن من عبور معادلات الدرجة الأولى إلى المعادلات من الدرجة الثانية ، لذلك تراه يلح في ضرب من التيسير على تبصرة العقول بأمر هذا التفارق ، فينزل علمه الأصولي منزلتين : في الأولى هي منزلة الفكر النقدي

---

(١) عيون الحكمة - ص ١٧ .

الخاص لاتصاله الحميم بأصولية علم اللغة : « وهذا باب طويل جداً وإنما أفضى بنا إليه ذرو من القول أحبيبنا استيفاءه تائساً به ، ولن يكون هذا الكتاب ذاهباً في جهات النظر ، إذ ليس غرضنا فيه الرفع والتنصب والجر والجزم ، لأنَّ هذا أمر قد فرغ في أكثر الكتب المصنفة فيه ، منه ، وإنما هذا الكتاب مبنيٌ على إثارة معانٍ معانٍ ، وتقرير حال الأوضاع والمبادئ ، وكيف سرت أحكامها في الأحكام والحواشي ». <sup>(٢)</sup>

وفي الثانية هي منزلة العلم الكلية لأنَّ أي تفكير أصليٍ وإن تحدَّد بقطاع معرفيٍ مخصوص فإنه ينحدر إلى بوتقة الأصولية الكلية فيصبح متمماً لتجانس المعارف بالضرورة ، وهذا سرُّ أدركه ابن جنِي الإدراك الصريح فأبرزه بالتحليل لما سوَّى بين المتكلِّم والفقير والنحوي والأديب والفيلسوف في الحاجة إليه : « فإنَّ هذا الكتاب ليس مبنياً على حديث وجوه الإعراب وإنما هو مقام القول على أوائل أصول هذا الكلام وكيف بدئ ونحي وهو كتاب يتسامح ذوو النظر من المتكلمين والفقهاء والتحاة والكتاب والمتأدبين التأمل له ، والبحث عن مستودعه ، فقد وجب أن يخاطب كل إنسان منهم بما يعتاده ويأنس به ليكون له سهم منه وحصة فيه ». <sup>(٣)</sup> ومن رام تعداد التماذج الدالة على نصح العيرة الأصولية في تاريخ الفكر العربي وجد لها متسربة في مظان التراث تسرباً نسيجياً لا يدع مضيَّة في أمرها ويتفاوت هذا التبلور في

(٢) أحوال النفس من ١١٤ .

الخصائص ، ج ١ ، ص ٣٢ .

(٣) المرجع - ص ٦٧ .

ترقيه نحو الفكر المجرد الكلّيّ ، ولكنك واجد من الصياغات المطلقة ما يتحدىانا ويتحدى بعض ثقافتنا المعاصرة في أصول الحكم وفلسفة المناهج ، أدركتها أصحابها في ضرب من الوعي التقدّيّ الحادّ ، ولا شكّ أنّ من ثمار هذه السنة المعرفية اقتدار ابن خلدون على مسك أعتمدة المناهج والقبض على مجامعها في رؤية موحّدة هي التي مكنته من تحديد أصوليّ لعلم المنطق في مبدئه وتشكّله وإخلاصيه<sup>(٤)</sup> .

فإذا صبحَ عندك ما افترضنا أنه سمة نوعية تطبع الأصوليّة العربيّة عامةً وسلمت معنا – سواء بالاستدلال أو بالمصادرة – بأنّها أصوليّة توليدية لأنّها تنجذب فلسفة في العلوم ونظرية في الإدراك ، تبيّن لك كيف إن ابن خلدون ما كان إلا ثمراً طبيعياً لنمط الحضارة التي أنشأته ، فالتفكير التقدّيّ العربيّ توليديّ كما عرفت فهو إذن مشرّع خصيّب وثمرته هي ابن خلدون ذاته ، ولكن ابن خلدون لا يكون إلا توليدياً لذلك كانت أصوليّته مشرّعة نجحت ، في مخاضها مع معرفة التاريخ ، علم العمران وأنجحت بعد لقائهما بوليدها منظومة المعارف الكلّية .

على أننا إذا رمنا نشأة لهذا الطابع التوليديّ في حد ذاته أو حاولنا فلّك أسراره التكوينية عزوناه ابتداء إلى ترتكز سمة الاختبارية في الفكر العربيّ ، وتكامل ضوابطها ، مما يسرّ لها القبض على قطبي المعرفة المتواصلة : قطب المحسوس وقطب المجرد ، وليس من همّنا في هذا السياق إثارة جدل التكامل أو التناقض بين المتصورين

---

(٤) المقدمة (دار إحياء التراث العربي - بيروت ) من ٤٧٨، ٤٨٥، ٤٩١، ٥١٤، ٥١٥ .

ولامن همنا البحث في مدى الاختصار وحدود الاجهاض على صعيد المعرف عامة وإنما مقصودنا تقرير أمر هذه الظاهرة مما يصطدح عليه أحيانا بالمنهج العلمي أو المنهج التجاري وذلك على حد ما أنطق بعضهم بالقول :

«للمنهج العلمي» مواصفات تناست وتكاملت منذ أن بدأ الإنسان تسجيل ملاحظات ومراقبة الظواهر الطبيعية البيولوجية ومنذ أن تلمس ما يحكمها من قوانين ، وحاول التعرف على ما يطأ على الظواهر من تغيير أو إنحراف ، وما يمكن وراء ذلك من أسباب، وبديهي أن الممارسة العلمية في مراحلها البدائية اقتصرت على تسجيل المشاهدات ، ثم ارتفت إلى محاولة تصنيفها في إطار يصل الظواهر بعضها ببعض ، سواء بحكم التجاور المكاني أو بالتواقيت أو بالتالي الزمني، وتلا ذلك اعتماد المنهج الشجريبي والذي شهد تطورا هائلا على أيدي العلماء العرب والمسلمين في القرون الوسطى إلا أن هذا المنهج التجريبي لم يشتمل إلا بعد انحسار النهضة العلمية في المجتمع الإسلامي. فوضعت الضوابط لكيفية تطبيق هذا المنهج ، وأسلوب استخلاص القوانين العامة من التجارب المنفصلة ، وطرق فحص الفرضيات من خلال تكرار التجربة الواحدة والتأكد مما إذا كانت ستؤدي - عند توفر شروط معينة - إلى ذات النتيجة . وهكذا اكتسب الأسلوب العلمي شرطين يميّزانه ، هما : المشاهدة المتجردة والتجربة كأساسين للوصول إلى الاستنتاج المبني على الاستقراء والاستدلال وصولا إلى التعميمات والقوانين . ومن خلال التناول المنطقي لمجموعة من المشاهدات والتجارب يمكن صياغة

النظريات التي تسعى إلى تفسير الظاهرة على مستويات أعمق وأشمل ، والنظرية العلمية تظل محطة مؤقتة في مسيرة العلم »<sup>(٥)</sup>

ومن الطريف ذي الدلالة المميزة لأنّ تبقى جدلية التشكيل الحسيّ والتجريد التصويري مجرد معطى استقرائي ترتبط به المعاينة العلمية والمكاشفة الاختبارية ، وإنّما تتحول هي ذاتها إلى معطى ينظر تنظيراً أصولياً يتخذ من العقل العاقل مادة لتفكير موضوعاً له في نفس الوقت ، وهذه الحقيقة تصدق على ابن خلدون بالبداوة ولكنّه فيها وريث ستة متأصلة ، فإن رمت دليلاً فالتمس للشاهد لا للحصر ضرباً من ضروريها عند محمد الشهريستاني (٤٦٧-٥٤٨هـ) : «وللمعنى صعود من المحسوس المسموع إلى المقول المعلوم صعوداً من الكثرة إلى الوحدة ، ونزول من المقول المعلوم إلى المحسوس المسموع نزولاً من الوحدة إلى الكثرة ، والعرفان مبتدئٌ من تفريق ونفخ ، وترك ورفض ، معنٍ في جمع هو جمع صفات الحق للذات المريدة للصدق ، ثم إنتهاء إلى الوحدة ثم وقوف ، وهذا من حيث الصعود . والعرفان مبتدئٌ من توحيد وتفكير ، وتميز وتصوير ، معنٍ في معرفة هي معرفة صفات الخلق ، ثم انتهاء إلى الكثرة ، ثم وقوف ، وهذا من حيث النزول»<sup>(٦)</sup> .

أما عند ابن خلدون فإنه واجد ، فيما أنت واجد ، قوله : «إن العلماء معتادون النظر الفكري» والغوص على المعاني وانتزاعها من المحسوسات وتجريدها في الذهن أموراً كلية عامة ليحكم

(٥) د. محمد أحمد المفتى : منهج التصنيف العلمي عند ابن سينا ، الثقافة العربية ، ١٠ ، ١٩٧٥ ، ص ٣٦ .

(٦) نهاية الأقدام في علم الكلام ، ص ٣٢٠ .

عليها بأمر العموم لا بخصوص مادة ولا شخص ولا أمة ولا صنف من الناس ، ويطبقون من بعد ذلك الكلّي على الخارجيات وأيضا يقيسون الأمور على أشباهها وأمثالها بما اعتادوه منقياس فلا تزال أحکامهم وأنظارهم كلها في الذهن ولا تصير إلى المطابقة إلاّ بعد الفراغ من البحث والنظر ، ولا تصير بالجملة إلى المطابقة ولاتما يتفرع ما في الخارج عمّا في الذهن من ذلك ) (ص ٥٤٢) .

عند هذا الحد من الاستنطاق الجدلّي يتيسّر لنا التماس الركيزة المبدئية التي تجمعت في صلبها خصائص الاختبارية في منهج البحث وطرق الاستقصاء داخل شبكة النسيج المعرفي في الفكر العربي ، وهي في الحقيقة ثمرة أصولية تولدت عن رؤية تجريبية تحرّى موضوعية البحث ومعقولية التشريع ، هذه الركيزة بدت لنا متجلّسة في توافر الطرح اللغوّي ضمن حقول التقصي الأصولي ، فليس من مقدمة أو خطبة صدر بها أعلام النظر النّقدي مصنفاتهم على نهج الفكر الأصولي إلا وهي متضمنة للإشكال اللسانية بغية تحسّن نواميس الظاهرة اللغوية من حيث هي أداة المعرفة وموضوع لها في نفس الوقت .

وهكذا لم تنفك تزدوج في المقدمات الأصولية وظيفتان لسانيتان : وظيفة الأداء الإبلاغي ووظيفة الحديث باللغة عن اللغة ، وعن الوظيفتين تتولد وظيفة نوعية هي الكلام باللغة عن تفكير العقل في اللغة . بل إنّ هذه المقدمات قد اخترنـت لنا أرقى درجات التنظير الموضوعي في شأن الظاهرة اللسانية فأصبحت تمدنـا بالرؤية الجامعة بين الاختبار والشمول .

وقد لا تستوقفك استهلالات المغويين أنفسهم بطرح القضية

اللسانية طرحاً أصولياً ، فكأنما ذلك من طبيعة شغلهم وإن كان في مثل هذا الفلن حظ وافر من المساومة ، ولكن القضية أشدّ وقعاً وأحكم فعلاً حينما تتواءر إلى حدّ الاطراد : تجدها في مقدمات أصول الفقه وعلم الكلام ، وكتب التفسير ، أمّا عن مداخل الفلسفة وأهل المنطق فحدث ولا استغرب ، وسيصيغ الطّالب التّوليدي الذي أشرنا إليه آنفاً صنعه فتحتول المقدمات إلى خواتم ، ويأتي ابن خلدون بالصورة المتكاملة للتنظير اللساني على صعيد الفلسفة الأولى . كما يقول الشيخ الرئيس .

كذا تتقرر لنا ظرنا هذه الظاهرة العجيبة التي تحوي من الأبعاد المعرفية ما يتحدى الفكر المعاصر ، والتي تجيء بمادة فكرية ولو كثيراً ما تعجز اللسانيات في أحدث تياراتها عن استيعاب مقولاتها الكلية ، ولهذا السبب ، وأسباب أخرى لم تأت عليها ، بدا لنا أن استقراء البعد اللساني يمثل « ثابتة » في الفكر العربي ، بل هو ألم الثوابت ، ولن يغفل ابن خلدون ، على ما بدا لنا ، عن هذه الحقيقة التي تمثل النموذج الأولي للسمة الاختبارية وقد لا يخفى اليوم عن أحد أنّ الذي يحدد قوام الحداثة في حقل العلوم الإنسانية الرائنة إنما هو موقعها من اللسانيات ، ذلك أنّ علم اللسان قد أصبح مركز استقطاب تحكم إليه مختلف المعارف الإنسانية سواء في مناهج بحثها أو في تقدير حصيلتها العلمية . وقد كان له على صعيد فلسفة المنهاج فضل إرساء جملة من المبادئ أهمّها اثنان : مبدأ تمازج المعارف بغية إدراك نواميس الطّواهر المتصلة بالانسان ، ومبدأ استغراق الشّمول المعرفي مما جلّ الرؤية الأصولية .

ولشن لم يسمح المقام بالاستطراد إلى خواص الفكر المعاصر جملة فإننا نتجاوز التنبية على ظاهرة معرفية تبدو لنا مستقبلية أكثر مما هي حضورية إذ نكاد نكون على اليقين بأن الفكر المعاصر على عتبة عصر معرفي جديد هو فجر الأصولية اللسانية .

فاللسانيات اليوم موكل إليها مقود الحركة التأسيسية في المعرفة الإنسانية لا من حيث تأصيل المناهج وتنظير طرق إخبارها فحسب ، ولكن أيضاً من حيث إنها تعكّف على دراسة اللسان فتتخد اللغة مادة لها موضوعاً ، ولا يتميز الإنسان بشيء تميّزه بالكلام ، وقد حمل الحكماء منذ القديم بأنه الحيوان الناطق ، وهذه الخاصية المطلقة هي التي أضفت على اللسانيات - من جهة أخرى - صبغة الجاذبية والإشعاع في نفس الوقت ، فاللغة عنصر قار في العلم والمعرفة سواء ما كان منها عملاً دقيقاً ، أو معرفة نسبية أو تفكيراً مجرداً ، فباللغة نتحدث عن الأشياء وباللغة نتحدث عن اللغة - وتلك هي وظيفة «ماوراء اللغة» - ولكننا باللغة أيضاً نتحدث عن حديثنا عن اللغة، بل إننا باللغة - بعد هذا وذلك - نتحدث عن علاقة الفكر إذ يفكر باللغة من حيث تقول ما تقول فكان طبيعياً أن تستعمل اللسانيات مولداً حركيّاً لشتي المعارف ، فهي كلما التجأت إلى حقل من المعارف اقتاحته فغرت أسسه حتى يصبح ذلك العلم نفسه ساعياً إليها . اقتحمت الأدب والتاريخ وعلم النفس وعلم الاجتماع ثم اتجهت صوب العلوم الصحيحة فاستوّعت علوم الإحصاء ، ومبادئ التشكيل البياني ومبادئ الإخبار ، والتحكيم الآلي وتقنيات الاختزان ، وأخر ما تفاعلت معه من العلوم الصحيحة حتى أصبح معنّياً بها عنایتها به علم الرياضيات الحديثة

ولا سيما في حساب المجموعات.

فبحثنا هذا - كما قد ينطوي تلقائياً عن نفسه - إنما هو النظر في مقدمة ابن خلدون من وجهة عالم اللسان الملزوم بشمول الرؤية الأصولية تكويناً وتوليداً في نفس الوقت، فتحن بموجب ذلك نحو احتفاء السبيل الفسنيّة المؤدية إلى بناء الأصولية الخلدونية بالارتكاز على معادلات منطقية لسانية في آن معاً. وفي كل ذلك نصدر من موقع معرفي محدد هو تقديرنا أنّ مقدمة ابن خلدون قد مثلت منظومة الفكر الأصولي المتكامل في سار الحضارة العربية، وهذه المصادرية تستوجب التسليم بأنّ ابن خلدون - فضلاً عن أنه فلسف علم التاريخ واشتغل علم العمران - قد أمسك في مقدمته بأزمة مراتب أخرى تتدخل وتتفاعل إلى حد التراكب الكثيف.

فهو في المنزلة الأولى مؤرخ للعلوم ، وفي المنزلة الثانية ناقد لأصول العلوم ومناهجها وشمارها ، ثم هو في الثالثة متّقب عن خصائص المعرفة الإنسانية وكليات الإدراك البشري.

\* \* \*

ولكن قد يتعرّد على الباحث استكمانه الطابع الاختباري عبر النظرية اللسانية عند ابن خلدون إنّ هو لم ينزلها منزلتها من المستندات الأصولية التي احتمكم إليها خطه الفكري ، فلنعرض لها في تلميح واقتضاب يغ bian أهل الذكر عن تفصيلها ، وقد يستحسن الفكر إلى إستكمال التمط الاستدلالي من موقع الاختصاص الأخرى .

وأول ما يتلاءى لنا من هذه الركائز الأصولية والكليات

المنهجية هو اعتماد المقوم البيولوجي وتعني به احتكام ابن خلدون إلى بعد المادة في ظواهر الوجود عامة وظواهر الحياة الإنسانية على وجه مخصوص، وليس لهذا الاستناد - في تقديرنا - ما خيّل لبعضهم من نزعة مادية بالمعنى الذي يبوي للمادة منزلة الحكم المفسر لعوارض الوجود ، والذي تنتهي معه سلطة ما وراء المادة سواء في تحريك السلوك ، أو تفسير العقل للسلوك ، ولم يكن ذلك من بعض هؤلاء الباحثين إلا اسقاطاً مراوياً سببه جموح القراءة المسلطة على الحدث بما تأثر نشوئه في الزمن عن الحدث نفسه ، ولستا نتهم منهجاً ما في البحث ولا ندين رؤية مخصوصة في تأويل الميراث الفكري ، وإنما مقصتنا أن يتوضّح خط الفصل بين الاستنطاق الرأسي الهدف إلى إعادة كشف النص الفكري ، والتأنويل الصادر عن توظيف القراءة توظيفاً فكرياً أو عقائدياً .

فالمفهوم البيولوجي قد كان مستنداً لاختبارياً تعامل معه ابن خلدون تعامل المخبرى مع لوحات التشريح ، لأن حيرته القصوى تركزت على تحويل التخمين إلى مشاهدة عينية بغية إرساء قواعد التصور التجريبى ، لذلك كان مفهوم التجربة أو المعاينة ذا مرتبة غالبة في تفكير واضح علم العمران ، ولا شك أن تردد في أنّ ثمرة هذا المقوم البيولوجي قد تجسّمت في ليقانه ابن خلدون على قانون جوهري له من العمق والشمول ما للكلبات أحياناً ، ألا وهو قانون الحاجة . ولو أخذت الفكر الخلدوني في مظهره الاستقرائي لوجلته نسيجاً متظافراً : لرحمته اقتضاء الحاجة في الوجود ، وسداده إرضاء الحاجة بغية الوجود ، وبين تتحتم الحاجة وتعيين سُدها يتراوّي نموذج الحياة

الفردية والجماعية وهو ما يجيز لنا القول بأن قانون الحاجة هو المحصلة الفيزيائية لقوتين ماغطتين: قوة الاقتضاء الخارجي وقوة التّسروع الداخلي ، فال الأولى تستجمع الحاجة المتسلطه على الإنسان بوصفها تحدياً لوجوده، والثانية تشكل مسعى الإنسان إلى الاستجابة الطبيعية .

فالذى نعنيه بقانون الحاجة هو هذا التّركح الذى عليه الإنسان مدة وجوده بين ضغط الحاجة ودافع إرضائها ، وهذا القانون في تقديرنا هو الرسم البياني المفسر للوجود الانساني من خلال بعده البيولوجي .

ومن رام استغرق هذا القانون في صلب المقدمة وإماطة اللثام عن المقوم البيولوجي في التفكير العمراني توصل بيسر إلى فهم هذا النّاموس المبدئي إذ في حوضه يتنزل تفسير ابن خلدون لغريزة حب البقاء ، ولضرورة دوام النوع ، فاما الأولى فهي ظاهرة فردية وأما الثانية فهي ظاهرة جماعية صدرت عن الأولى لأن في سعي الفرد إلى البقاء تعزيزاً لمسعي الجماعة إلى الوجود .

وهكذا يتسعى للباحث لو رام استنزاف عناصر الموضوع بالبحث الكاشف والبررس الناقد أن يستنبط ملامح التنضيد على سلم الاقتضاء البيولوجي ، إذ هو واجد درجة أولى من درجات ناموس الحاجة هي درجة الاقتضاء الغذائي ، ودرجة ثانية هي ضرورة الاحتماء الطبيعي في الملبس والمسكن واتقاء الموجودات المتسلطة عليه بالافتراض ، ودرجة ثالثة هي حاجة التأزر البشري ،

لأن في تعاون الفرد مع الفرد ما يعينهم على سد كل حاجاتهم وأكثر، وفي عزلة الفرد عن الأفراد قصوره عن سد أدنى ضروراته كما سببته في موطن آخر ولغاية أخرى.

فإذا استقام تفسير هذه الظواهر طبقاً لقانون الحاجة من حيث هو ترکح بين طاقتين متجادلتين تسنى، بالمجادلة والاستنباط تنزيل فكرة الوازع في نفس المساق الفكريّ وتبين اندراج صورته ضمن تولد سد الحاجة من الحاجة نفسها. وليس يعزب عندئذ أن نكشف عن هوية قانون العصبية . فليس هو – في تقديرنا – إلا نموذجاً أقصى لهذا المقوم الأول من مقومات الأصول المبدئية ، بل ليس اكتشاف ابن خلدون لقانون العصبية إلا ثمرة لتصوره الاختباريّ . أمّا من حيث المنطلق الفكريّ فإن النّازر العصبي هو تماماً جندي عمليات متأخرة ، هو جندي تناول الإنسان للتبريد خوفاً من القاء ، وارتدائه لما يقيه قر البرد أو حر القبيظ، ولجوئه إلى ما يحميه من حيوان لادغ أو مفترس، وتكافئه مع أفراد مجتمعه لتحصيل تلك العناصر نفسها لقمة ورداء وملجاً . وهكذا يتنزل التفكير السياسي في صلب البعد البيولوجي فيأتي من هذا التنزل مظهر جديد من مظاهر علم التاريخ على يد ابن خلدون .

\* \* \*

أما المستند الأصولي الثاني ضمن الكليات المنهجية في منظومة ابن خلدون فهو بعد العقلانيّ – بالمعنى المنهجي قبل المعنى المتمحض إلى التفسير الفلسفـي – ولا ريب أنّ الثمرة الكلية ضمن نظرية ابن خلدون في هذا المقام قد جاءت حصيلة

شار فرعية من أهمها الاحتكام إلى النّاموس المعقّل للوجود بعد ناموس الحاجة المحرّكة للوجود، ويتبّلور هذا البعد حسب زوايا تقديرية متنوعة ، منها مبدأ افتراض كل معرفة بعملية التجريد لأنّه الملكة الموجّمة لعقلنة الظواهر في نشوئها ووجودها وانسلاخاتها فالتجريد قبض على عنان التجربة وبالتالي تمحيض للمتصورات انطلاقاً من وقائعها المحسوسة أو مظاهرها المعاينة فطبعي أن تكون التجربة أساساً لكل معرفة مثلما أنّ أساس كل معرفة إنّما هو استنباط المجرد من المحسوس .

إنّ استكناه ناموس التجريد من حيث هو الطاقة العاقلة للظواهر قد مثل حيرة منهجة قصوى لدى ابن خلدون إلى الحدّ الذي استحال معه أساً أصولياً « ذلك أنّ الأصل في الإدراك – حسب عبارة ابن خلدون نفسه – إنّما هو المحسوسات بالحواس الخمس ، وجميع الحيوانات مشتركة في هذا الإدراك من النّاطق وغيره ، وإنّما يتميّز الإنسان عنها بإدراك الكليّات وهي مجردة من المحسوسات ». (ص ٤٨٩) وهذا ما يسمّيه ابن خلدون « سعي الفكر » الذي « غايتها في الحقيقة راجعة إلى التّصور لأنّ فائدة ذلك إذا حصل إنّما هي معرفة حقائق الأشياء التي هي مقتضى العلم ». (ص ٤٩٠) .

ويصور ابن خلدون عملية التجريد في وصف دقيق إذ يقول عند حديثه عن علم المنطق « وضعوا قانوناً يهتدي به العقل في نظره إلى التّمييز بين الحق والباطل وسمّوه بالمنطق ومحصل ذلك أنّ النظر الذي يفيد تمييز الحق من الباطل إنّما هو للذهن في المعاني المنتزعة من الموجودات الشخصية ، فيجرّد منها

أولاً صور منطبقة على جميع الأشخاص كما ينطبق الطابع على جميع النقوش التي ترسمها في طين أو شمع ، وهذه مجرد من المحسوسات تسمى المقولات الأولى ، ثم تجرد من تلك المعانى الكلية إذا كانت مشتركة مع معانٍ أخرى وهي التي اشتراك بها، ثم تجرد ثانياً إن شاركتها غيرها وثالثاً إلى أن ينتهي التجريد إلى المعانى البسيطة الكلية المنطبقة على جميع المعانى والأشخاص، ولا يكون منها تجريد بعد هذا ، وهي الأجناس العالية ، وهذه المجرّدات كلها من غير المحسوسات هي من حيث تأليف بعضها مع بعض لتحصيل العلوم منها تسمى المقولات الثانوية» (ص ٥١٤).

\* \* \*

على أنَّ روح الاختبارية في أصولية ابن خلدون، مما صادرنا عليه ابتداء ، هي التي وقت صاحبها من جموح العقل العجرد، فلم يذهب هذا المنهج بصاحبها إلى حد إسقاط التصورات التجريدية على الواقع الحادثة ، ولا إلى حد اعتماد القوالب الماقبلية في صياغة التواميس المحرّكة للظواهر بل إنَّ الخط الاختباري قد حتم الاستناد إلى مبدئين منهجهين : أولهما القول بأنَّ مسيرة الأحداث ليست عشوائية ولا هي تعسفية مطلقاً ، وإنما تحكمها ضوابط داخلية تمثل منطق انتظامها في الوجود، وثانيهما التسليم بأنَّ العقل قادر على اشتراق قوانين الظواهر من ذات الظواهر ، وذلك بانتزاعها عبر التجريد بعد المعاينة .

فكل حادث إذن معقول، أي ليس من الظواهر ما ينقض مبدأ العلة في التواجد ، فكل حادث حامل للدلالة في ذاته بمعنى

أَنَّهُ يَحْوِي فِي صَلْبِهِ نَظَامَهُ التَّرْكِيَّيِّ، ثُمَّ إِنَّ كُلَّ مَعْقُولٍ لَا بُدَّ أَنَّهُ يَتَعَقَّلُ إِذَا لَيْسَ مِنْ ظَاهِرَةٍ حَادَّةٍ إِلَّا وَالْعُقْلُ مُتوَضِّلٌ إِلَى كَشْفِ بَنَائِهَا التَّكَوِينِيَّةِ الْقَابِعَ وَرَاءَ تَجْلِيَّاتِهَا.

فمن موقع هذا بعد الاختباري ، وعلى أساس الإيمان بقدرة العقل على عقل المعقولات ، أو قل بالاصطلاحات المتولدة عن التّصور الفلسفى الحديث ، على أساس الإيمان بقدرة الإنسان على عقلنة الموجودات ، انبرى ابن خلدون ينقد منهج المؤرخين قبل أن يؤسس ضوابط العلم تأسيساً متفرداً فعرف العلم بشرطه ، فذكر المعارف المتنوعة وحسن النظر والتثبت ، ثم استطرد إلى بيان مصادر الزلل وسببات الطعن في فن التاريخ فإذا هو يجيء بقواعد المنهج العقلاني ليتخذه حكماً على النقل وفيصلاً في أمر الأخبار .

يقول صاحب المقدمة معللاً منطلقاته : «...لأن الأخبار إذا اعتمد فيها على مجرد الثقل ولم تحكم أصول العادة وقواعد السياسة وطبيعة العمران والأحوال في الاجتماع الإنساني ولا قيس الغائب منها بالشاهد والحاضر بالذاهب فربما لم يؤذن من العثور ومزلة القدم والجحيد عن جادة الصدق ، وكثيراً ما وقع للمؤرخين والمفسرين وأئمة النقل من المغالط في الحكايات والواقع لاعتمادهم على مجرد الثقل غالباً أو سميناً ولم يعرضوها على أصولها ولا قاسوها باشباهها ولا سبروها بمعيار الحكمة والوقوف على طبائع الكائنات وتحكيم النظر وال بصيرة في الأخبار» ..<sup>(9)</sup>

ويعود ابن خلدون إلى هذا المعيار الفاصل بعد أن نضجت

مقوّماته خلال بسطه لموضوع علمه ، فيستدل بالخلف على هذا بعد الاختباري ويوضح الشيء بضدّه إذ يشير إلى مصادر الكذب في أخبار المؤرخين قائلاً : «من الأسباب المقتضية له أيضاً ، وهي سابقة على جميع ما تقدّم ، الجهل بطبيائع الأحوال في العمران فإنّ لكلّ حادث من الحوادث ذاتاً كان أو فعلاً لا بدّ له من طبيعة تخصّه في ذاته وفيما يعرض له من أحواله ، فإذا كان السامع عارفاً بطبيائع الخروادث والأحوال في الوجود ومقتضياتها أعاذه ذلك في تميّز الخبر على تميّز الصدق من الكذب ، وهذا أبلغ في التميّز من كلّ وجه » (ص ٣٥-٣٦) .

وهكذا يفضي هذا المنهج بابن خلدون إلى سنّ قانونه المبتدئي الذي يتبوأ منزلة المقوم الأصولي لأنّه يأخذ مسلك الكلمات المطلقة ويعني بذلك قانون المطابقة باعتباره الشمرة الاختبارية القصوى في منهج الاحتكام إلى العقل والآيمان بطاقة تجريد المعقول من مظان الواقع والأحداث ، ولم يكن شيء مما نسبته إليه بخفي عن وعي ابن خلدون ، إذ نراه بصريح الإدراك مُنظراً لقانون يلتمس به الوجه البرهاني على حدّ اصطلاحاته بنفسه : «وأنا الأخبار عن الواقعات فلا بدّ في صدقها وصحتها من اعتبار المطابقة فلذلك وجب أن ينظر في إمكان وقوعه ، وصار فيها ذلك أهمّ من التعديل ومقدّماً عليه ، إذ فائدة الإنشاء مقتبسة منه فقط ، وفائدة الخبر منه ومن الخارج بالمطابقة . وإذا كان ذلك فالقانون في تميّز الحقّ من الباطل في الأخبار بالإمكان والاستحالة أن ننظر في الاجتماع البشريّ الذي هو العمران ، وتميّز ما يلحقه من الأحوال للذاته وبمقتضى طبعه ، وما يكون عارضاً لا يتعديه ، وما لا يمكن أن يعرض له ، وإذا

- فعلنا ذلك كان ذلك لنا قانونا في تمييز الحق من الباطل في الأخبار والصدق من الكذب بوجه برهانى لا مدخل للشك فيه» . (ص ٣٧-٣٨) .

لقانون المطابقة إذا أدرجناه ضمن المنهج الاختباري في الأصولية الخلدونية وجدناه بالنسبة إلى بعد العقلاني جنис قانون الحاجة في بعد البيولوجي .

على أن كلا البعدين قد تفاعلا عضويًا في جدلية التفكير الخلدوني ، وتفاعلهما تتصاهر كلا القانونين المتنافتين عنهما: قانون الحاجة وقانون المطابقة ، فإذا بالثمرة الأصولية ثانية تلقائيا، ألا وهي تولد علم العمran انطلاقا من نقد علم التاريخ، ومن الطبيعي أن يتفرد ابن خلدون بإنجاز هذا العبور الأصولي إذ في نقد العلم توليد للعلم ، وبالتالي فإنه بقانون المطابقة قد أخصب المعرفة المتصلة بقانون الحاجة .

ولم يرد كل ذلك عفوا ولا ارتجالا، كما لم يرد اشتقاقيا لانتظامه التصاعدي تعسفا ولا جموحا ، وإنما صاحب العلم - من حيث هو واسعه وضابط قواعده - قد وعي انجازه المعرفي واستوعبه أصوليا وهذا ما جوز لنا الحكم بأن الروح الاختباري لدى صاحب المقدمة هو روح توليدي على صعيد المعرفة كليا.

ورشيق هو النص الذي يصور فيه ابن خلدون وعيه بمكابدة وضع العلم الاجتماعي وإنشاء المعرفة العمرانية :

«واعلم أن الكلام في هذا الغرض مستحدث الصنعة غريب

التّرّعة عزيز الفاتحة، أعنّى عليه البحث وأدى إلّي الغوص، وليس من علم الخطابة الذي هو أحد العلوم المنطقية فإنّ موضوع الخطابة إنّما هو الأقوال المقتنة النافعة في استمالة الجمهور إلى رأى أو صدّهم عنه، ولا هو أيضاً من علم السياسة المدنية إذ السياسة المدنية هي تدبّير المنزل أو المدينة بما يجب بمقتضى الأخلاق والحكمة ليحصل الجمهور على منهاج يكُون فيه حفظ النوع ويقاوه. فقد خالَفَ موضوعه موضوع هذين الفتنَين اللذين ربّما يشبهانه، وكأنّه علم مسترتبط النشأة، ولعمري لم أقف على الكلام في منحاه لأحد من الخليقة ما أدرى، أغلقتهم عن ذلك، وليس الظنّ بهم أو لعلّهم كتبوا في هذا الغرض واستوفوه ولم يصل إلينا، فالعلوم كثيرة والحكماء في أمم النوع الإنساني متعددون وما لم يصل إلينا من العلوم أكثر مما وصل». (ص ٣٨) .

وأكثر منه رشاقة ما حبّره وهو يتعرّى التّوسط بين وضع العلم ونقدّه، إذ كان حريصاً على تخلیص مادّة العلم من مضمون علم العلم، وفي هذا السعي إجراء لخط الفصل بين محتوى المعادلة المعرفية الأولى ومحقتوى المعادلة من الدرجة الثانية كما وضّحنا آنفاً، ولا ينخدرون تحرّز يتوسّج فيه الخلط ، إذ ليس من منظورات صاحب العلم إثبات موضوع علمه ، فإنّ هو سعي ذلك السعي فإنّ في ذلك خروجاً من «العالم» إلى «الأصولي» ولهذه الأسباب المبدئية تحرّر ابن خلدون ابراز حواجز الفصل وهو يترسّخ على قطبيين معرفيين لأنّه كان في منزلة نوعية : كان عالماً ، وناقداً لأصول علمه ، ثم واصحاً لعلم جديد فكان حرياً به أن يقول : «... فإذاً هذا الاجتماع ضروري للنوع الإنساني ، وإلا لم يكمل وجودهم وما أراده الله من اعتماد العالم بهم

واستخلاصه إِيَّاهُمْ ، وهذا هو معنى العمran الذي جعلناه موضوعاً لهذا العلم ، وفي هذا الكلام نوع إثبات للموضوع في فنِّ الذي هو موضوع له ، وإن لم يكن واجباً على صاحب الفنِّ ، لما تقرر في الصناعة المنطقية أنه ليس على صاحب علم إثبات الموضوع في ذلك العلم ، فليس أيضاً من المعنونات عندهم فيكون إثباته من التبرعات والله الموفق بفضلِه». (ص ٤٣).

\* \* \*

وإذ قد تجلى تناقض المفهوم البيولوجي والمفهوم العقلاني بما أثار لوعة التشريح الاختباري فإنَّ بعده ثالثاً قد جاء يعززهما ليستكمل وإِيَّاهُما حقيقة السند الأصولي في تفكير عبد الرحمن ابن خلدون ، ويتجسّم هذا البعد الثالث في التشكيل الصوري المرتبط باستتباع حقائق الظواهر في رسمنها البياني الذي ينبع من الصياغة التشكيلية ولذا فقد لا نجازف إنْ أسميناها بالبعد الرياضي باعتباره أساساً منطقياً جديداً يتّخذ صورة القوانين المجردة في شكل المعادلة البرهانية ، ومن البديهي أن التشكيل الرياضي على صعيد المعارف ، هو الصورة القصوى لكل تجريد ذهني وبالتالي فهو معيار ضبط الكلمات التصورية قطعاً .

ولسنا نزعم في هذا المضمار أننا نستوفى البحث في هذا المفهوم ، فطبعية الموضوع - إذا ما اتّخذ غرضاً معرفياً للذاته - تستوجب استقصاء حديث ابن خلدون عن قطاع المعرفة الصحيحة من جهة ، وتتبع كل مراحل الصياغة البيانية ذات الطابع التشكيلي من جهة أخرى ، وهذا ما قد يفرغ له بالدرس والاستنباط ذروه المشرب المختص بالبحث في أصولية الفكر الرياضي . ولكننا

لا نروم شيئاً من ذلك ، وإنما نقصد فحسب التلميح إلى وجود ترابط برهانيٍ ذي احتكام رياضيٍ في صميم المنهج الاستدلاليٌ لدى ابن خلدون بالذات ، فغيرتنا إذن منهجهية أصولية أكثر مما هي استقصائية مختصة ، لأننا نراهن بوجود هذا المقوم الرياضيٍ في حد ذاته كما نراهن بتفاعله العضويٍ مع البعددين الآخرين : البعد البيولوجيٍ والبعد العقليانيٍ .

إنَّ أبرز ما يتمنى اشتقاءه من الفكر الخلدونيٍ في هذا المقام بغية صوغه على المعيار الرياضيٍ هو ارتکازه على مبدأ التنساب باعتباره ناموساً إجرائياً يفعل فعله في الحوادث والواقعات ، وباعتباره قانوناً تجريدياً يوفر للعقل لحظات من السيطرة على الطواهر في الوجود . ولمبدأ التنساب سلطان غريب في تفسير مقومات الحدث الإنسانيٍ ، كما أنَّ له نزوعاً واضحاً إلى تخلل كل تجليات التواجد العمانيٍ ، وقد أحكم ابن خلدون استغلاله إلى مرتبة غداً معها أنساً معرفياً نزعم أنَّ له بموجب ذلك طاقة المقوم الأصوليٍ العام ، فليس قانون التنساب مجرد تشكيل صوريٍ ، ولا هو مجرد إسقاط ذهنيٍ ، وإنما هو وقوف من ابن خلدون على حقيقة مزدوجة : قدمها الأولى في حقل الواقع المعيش ، وقدمها الثانية في حيز التصور المعرفيٍ . ولكل تلك الأسباب اكتسي هذا القانون طابع الاختبارية مما ترتكز عليه نظرية ابن خلدون في المعرفة والإدراك .

ولمبدأ التنساب صور يتجلّى بها ، منها صورة المعادلة الجبرية التي تتحدد علاقة الطرفين فيها ، لا بالطرد ولا بالعكس ، وإنما بالتكاثر والرجحان ، بمعنى أنَّ التنساب الجبرىٌ وإن

انصوى في سلم التزايد المطرد فإن أحد طرفيه يتفرد بتصاعد يختلف قدره عن نسبة التزايد في الطرف الآخر ، فتتصبح النسبة المعقودة بين طرفي المعادلة هي نفسها متحركة إذ تتصاعد وفق رسم جبري مخصوص ، فيكون التناوب بين الطرفين هو ذاته مرفوعا إلى قوّة ما ، بحيث إذا كانت (س) تتضمن قيمة معينة هي (ق)، فإن دخول(س) في تعامل عددي تتضاعف فيه تبعاً للعدد (أ) ينتج عنه أن (ق) تتضاعف عندئذ تضاعفا يجاوز حجم (أ) فيصبح مرفوعا إلى القوّة (ن) كما لو أن :

$$\begin{matrix} \text{س} \rightarrow \text{ق} \\ \text{أ} (\text{س}) \rightarrow \text{ق} \times \text{أ} \end{matrix}$$

هذا النموذج من التناوب نجده مفتاحا في كشف ابن خلدون لحقيقة موضوع العمران ، لأنّ العامل المفسّر لضرورة الاجتماع الإنساني في حد ذاته ، وصورة ذلك أنّ الاقتضاء البيولوجي يرضخ للإنسان إلى قانون الحاجة كما سبق أن بيته وهذا القانون هو بمثابة التعادلية المستمرة يسعى إليها الإنسان متركحا بين الحاجة وسد الحاجة، أي بين تحدي طبيعته له واستجابتة لذلك التحدي ، غير أن إرساء التعادلية متعدّر إطلاقا على الإنسان في وجوده الفردي ، فهو إذن كائن متبدّل طالما تصوّرناه منزلا ، ولكنّ اجتماع الفرد إلى الفرد هو الذي يخلق التناوب الجبري لأن في اجتماع الأفراد حصولا لما يوفر حاجة هؤلاء الأفراد وأكثر ، وهكذا كلما تظافر الأفراد في وجودهم العددي توصل محسوّلهم إلى فوائض في القيمة تتزايد تزايدا متصاعدا في الحجم والنسبة .

هكذا يصبح الفرد مثال الطرف الأول في المعادلة الذي هو (س) ومحصوله القيمي هو الطرف الثاني (ق) ويكون التضاعف المددي (أ) مقتضايا لتضاعف القيمة على نسق جبري بحيث إنَّ الفوائض تجسمها القوة (ن) التي ترفع إليها (أ) في الطرف الثاني من المعادلة .

وهذا القانون منسخ على كل الظواهر في الوجود الإنساني من المأكل إلى الملبس ، ومن المسكن الواقي من عوارض الطبيعة إلى المكنون العاجي من موجوداتها الضاربة ، ومن دام تتبع هذا المبدأ التَّنَاسِبِيُّ من حيث هو ناموس أصوليٌّ كفاه الرجوع إلى مقدمات الباب الأول في «العمان البشري» على الجملة ». ولم يكن إطلاق ابن خلدون على ذلك لفظ «المقدمات» إلا صورة للوعي المعرفيٍ ذي العمق الأصوليٍ ، ولكن لو فتشنا عن نموذج هذا التشكيل الرياضيٍ في صلب هذا السياق لأنفينا جلياً في هذه الصياغة المقتطفة : «إنَّ الله سبحانه خلق الإنسان وركبه على صورة لا يصحُّ حياتها وبقاوها إلَّا بالغذاء ، وهداه إلى التماسه بفطرته وبما ركب فيه من القدرة على تحصيله، إلَّا أنَّ قدرة الواحد من البشر قاصرة عن تحصيل حاجته من ذلك الغذاء غير موفية له بمادة حياته منه (...). ويستحيل أن توفي بذلك كله أو ببعضه قدرة الواحد ، فلا بدَّ من اجتماع القدر الكثيرة من أبناء جنسه ليحصل القوت له ولهم فيحصل بالتعاون قدر الكفاية من الحاجة لأكثر منهم بأضعاف». (ص ٤١-٤٢).

\* \* \*

ومن الصور التي يجيء عليها مبدأ التّناسب في تفكير ابن خلدون صورة المعادلة الهندسية ، حيث يقترن طرقها بنسبة معقدة ترتكز على خاصية القواعد المطردة ، لأنّ هذا الضرب من الارتباط بين السبب والتّيجة تتّماض على مكونات التراكم الكمي الذي يتحول إلى إخضاب نوعي ، فيكون بين محصول الكلم وممحض الكلف أطراط في القيمة يسلّد التفاوت في الحجم ، وهكذا يتّخذ هذا التّناسب الهندسي شكل البناء الهرمي حيث تتحكم قاعدة البناء في صيرورة قيمته بحيث لا تأتي البنية الفوقية إلا تولدا عن سلم البناء والانتظام في الهرم بكلّياته .

أما نموذج هذا التّناسب فتجده متخللاً نسيجاً لتفكير الخلدوني في نشأة العلوم والمعارف انطلاقاً من استكمال ضرورات المعاش في الوجود الإنساني . ويقف ابن خلدون في هذا المسار بوعيٍّ معرفيٍّ حادّ، وتجريد موضوعيٍّ مركز على ظاهرة تولد الحاجة الفكرية حالما تسد الحاجات العضوية ، وهو ما يفضي بالمجتمع الإنساني إلى التفرغ للنشاط العقلي بمجرد إحكامه سبل الكسب والمعاش فيما هو ضروريٌّ لبقاءه ، فتتولد عندئذ العلوم والمعارف بالتدريج والملاحقة ويكون بناؤها هرميًّا التّكوين : قاعدة الهرم هي البنية المعاشرة وسمّه هو البنية المعرفية ، أما سور الهرم الاجتماعي وسياجه فإنّما هو الدولة ذاتها ، وهنا سُر آخر - على حد تصريح ابن خلدون - وهو أن الصنائع وإجادتها إنما تطلبها الدولة فهي التي تنفق سوقها وتوجه الطالبات إليها ، وما لم تطلبه الدولة وإنما يطلبه غيرها من أهل مصر فليس على نسبتها ، لأنّ الدولة هي السوق الأعظم وفيها نفاق كل شيء . (ص ٤٠٣) .

وهكذا يكون تولد العلوم متناسباً على قدر مخصوص من إزدهار قاعدة الهرم ونمائها لأنها صورة المعاش وحقل الاقتصاد.

يقول ابن خلدون في هذا السياق : «في أن الصنائع تكميل بكمال العمران الحضري وكثرته ، والسبب في ذلك أن الناس ما لم يستوف العمران الحضري وتتمدن المدينة إنما هم في الضروري من المعاش ، وهو تحصيل الأقوات من الحنطة وغيرها فإذا تمدنت المدينة وتزايدت فيها الأعمال ووافت بالضروري وزادت عليه صرف الزائد حينئذ إلى الكمالات من المعاش ، ثم إن الصنائع والعلوم إنما هي للإنسان من حيث فكره الذي يتميز به عن الحيوانات ، والقوت له من حيث الحيوانية والغذائية ، فهو مقدم لضروريته على العلوم والصنائع وهي متاخرة عن الضروري وعلى مقدار عمران البلد تكون جودة الصنائع للتألق فيها حينئذ واستجادة ما يطلب منها بحيث تتتوفر دواعي الترف والثروة» (ص ٤٠١-٤٠٢).

ويقول مذكرا (ص ٤٣٤) : «في أن العلوم إنما تكثر حيث يكثر العمران وتعظم الحضارة ، والسبب في ذلك أن تعليم العلم كما قدمناه من جملة الصنائع وقد كنا قدمنا أن الصنائع إنما تكثر في الأمصار ، وعلى نسبة عمرانها في الكثرة والقلة والحضارة والترف تكون نسبة الصنائع في الجودة والكمية ، لأنه أمر زائد على المعاش فمتى فضلت أعمال أهل العمران عن معاشهم انصرفت إلى ما وراء المعاش من التصرف في خاصية الإنسان وهي العلوم والصنائع».

على أن مبدأ التنساب يستخدم شكل ثالثا في مظان الفكر الخلدوني

فيأتي على صورة المعادلة الفيزيائية التي تنطلق من حضور الزّمن في كلّ تعامل حركيٍّ من الوجود ، ذلك أنَّ محصول القوى المختلفة إنما يتحدد بحسبه من الزّمن ، وليس للظواهر - سواء البشرية منها أو الطبيعية - من فعل أو تحويل أو صيرورة إلا بمقتضى نسبة قواها من الزّمن الصائرة فيه .

فالزّمن إذن هو معدّل التكافؤ أو الرّجحان بين الفعل ومحصول الفعل ، لذلك فإنَّ بين الزّمن والفعل تناسباً عكسيّاً في تحديد المحصول الواحد بمعنى أنَّ ثمرة تفاعل القوّة في الزّمن تتجسّم قطعاً في محصول محدّد ، فإذا تضاءلت القوّة ازداد الزّمن حتّماً لبقاء نفس المحصول وإذا تضاعفت القوّة تناقص الزّمن بالضرورة . فإذا اعتبرنا أنَّ محصول القوّة في الزّمن هو فعل ورمزاً إليه بـ(س) كان لدينا :

$$س = قوّة \times زّمن$$

وعن ذلك يتّرب بالضرورة أنَّ القوّة هي نسبة المحصول على الزّمن بحيث :

$$\frac{س}{زّمن} = قوّة$$

وأنَّ الزّمن هو مطابق لنسبة المحصول على القوّة :

$$\frac{زّمن}{قوّة} = س .$$

وهذا ما يحدّد قانون التّناسب الفيزيائيّ باعتباره ناموساً يحقق اطراد الظواهر ويمكن العقل من تشريح توادرها وعقلنة حركتها .

ولا شك أنَّ أهل النظر في أصولية العلوم الصحيحة لو تفرغوا إلى استنطاق مقدمة ابن خلدون طبق رؤاهم لتوصلا إلى الاستدلال على عمق هذا القانون ولأعانونا على سبر أغواره الأصولية في المنظومة الفكرية العامة ، ولكننا - من موقعنا المعرفي المخصوص - نكتفي برسم نموذج ندلل به على ثبوت هذا القانون الفيزيائي دون أن نزعم استيعابه كلياً في ثنياً المقدمة

لقد جاء هذا النموذج في معرض حديث ابن خلدون عن «إنكار ثمرة الكيمياء واستحالة وجودها» ومنطلقه في الموضوع استبانة الشرائط الأولى التي تتمّ بها عملية النشوء في الظواهر، ويحدّد منذ البدء قانوناً تكوينياً يستوجب اجتماع «المولّدات العنصرية» على نسبة متفاوتة، «إذ لو كانت متكافئة في النسبة لما تمَّ امتزاجها». فلا بدّ من جزء يتغلّب في الامتزاج على العناصر الأخرى، وهو مبدأ طبيعيٌ في تفاعل عناصر الكون جملةً، ثمَّ يتعيّن حصول طاقة حرارية مؤثرة إذ «لا بدّ في كلِّ ممزوج من المولّدات من حرارة غريزية هي الفاعلة لكونه ، الحافظة لصورته». وعندئذ يأتي ناموس الزَّمن لأنَّ عملية الفعل والتأثير تقتضي في أطوارها رسماً من التّوافت يسمّيه ابن خلدون «زمن التّكوين». (ص ٥٢٨) .

من هذا المنطلق يتضح كيف أنَّ كلَّ عمل بشريٍّ إنما هو بوجه من الوجوه «مساواة لفعل الطبيعة» ، ولا مساواة إلا بالإذعان إلى سلطان الزَّمن والرّضوخ إلى معاداته ، وهكذا يضع ابن خلدون يده على قانون النسبية بين الزَّمن والفعل فيهتدى إلى أنَّ التناسب طرديٌّ بين عنصر الزَّمن وقيمة الممحضول مثلاً أنَّ هذا التناسب

يغدو عكسيّاً بين الزمن وطاقة التأثير عند البقاء في حدود المحسوب الواحد، لأن «مضاعفة قوّة الفاعل - على حدّ تعبير ابن خلدون - تنقص من زمن فعله» و «إذا تضاعفت القوى والكيفيات في العلاج كان زمن كونه أقصر من ذلك ضرورة». كما أنّ مقدار الزمن إذا تناقص «ينوب عنه من مقدار القوى المضاعفة ويقوم مقامه». (ص ٥٢٨).

\* \* \*

أما وقد استقامت لدينا الصور الثلاث المجسّمة للبعد الرياضي من حيث هو مستند أصوليٌّ ضمن الكلمات المنهجية يأتي مكملاً للبعد البيولوجيٍّ والبعد العقلاني فقد تعين على الباحث تجاوز مستوى التقرير الواسع للخروج بهذه الدعامة المعرفية من السمة الصورية بغية استنباط توظيف البعد الرياضي في التفكير الخلدونيٍّ، وهو ما يسمح باستشاف الوزن الأصولي لهذا المنهج التشكيلي عموماً. إنّ مراودة ابن خلدون ، ومعالجة نصوصه واستكشاف ثنياً منطلقاته، والغوص على أغوار مظانه ، كل ذلك من شأنه أن يوقفنا على القانون الكليّ الذي يُنطّر به ابن خلدون فاعليّة مبدأ التناسب بوعي قاطع، وهذا القانون معرفي أو لا يكون، وقد جاء كذلك فعلاً ولنصطبلع عليه بقانون استخراج المجهول من المعلوم ، على حدّ ما يكون لديك سلسلة من المعادلات فيها المعاليم وفيها المجاهيل ، فإذا كانت المعادلات على نسب مخصوصة كمّا وكيفاً توصلت إلى تحديد العناصر المجهولة انطلاقاً من العناصر المعلومة .

إنَّ هذا الأُس المعرفيٌّ من الاطراد لدى ابن خلدون بحيث يصبح قانوناً غالباً ينسحب على كل المقومات المنهجية لديه فهو «صورة العمل في استخراج المطلوب» حينما وهو «استخراج للجواب من السؤال حيناً آخر» (ص ١١٦) ثم هو «اقتناص المطالب المجهولة من الأمور الحاصلة المعلومة» وذلك عندما يتصل بالمنطق ، لأنَّه الضابط لعلاقة الفكر بال موجودات حينما ياتس حقائقها (ص ٤٧٨). على أنَّ هذا القانون يتبلور بما يؤهله إلى الصياغة التجريدية ذات الطابع التنظيري فيجيء على تصريره قاطع بالترابط الوثيق بينه وبين مبدأ التناسب : «فالتناسب بين الأشياء - حسب منصوص المقدمة - هو سبب الحصول على المجهول من المعلوم الحاصل للنفس وطريق لحصوله لا سيما من أهل الرياضة ، فإنَّها تفيد العقل قوَّة على القياس وزيادة في الفكر وقد مرَّ تعليل ذلك غير مرَّة». (ص ١١٨).

ويلاح ابن خلدون في نفس السياق على قانون التناسب في الوجود داحضاً به كثيراً من خدع المعرف الزائفة كالعمل بالزاييرجة ، وكالمعايضة التي يضرِّب لها مثلاً يقربُ أمر التناسب إلى ذوي البصائر الحسيَّة : «مثاله لو قيل لكْ خذ عدداً من الدرارِم وأجعل بيازاء كل درهم ثلاثة من الفلوس ، ثم اجمع الفلوس التي أخذت واشترِّ بها طائراً ثم اشتَر بالدرارِم كلها طيوراً بسعر ذلك الطائر فكم الطيور المشتراء بالدرارِم فجوابه أنَّ تقول هي . تسعه لأنَّك تعلم أنَّ فلوس الدرارِم أربعة وعشرون ، وأنَّ الثلاثة ثمنها ، وأنَّ عدَّة أثمان الواحدة ثمانية، فإذا جمعت الثمن من الدرارِم إلى الثمن الآخر فكان كله ثمن طائر فهُي ثمانية طيور

عدة أثمان الواحد ، وتزيد على الثمانية طائرا آخر وهو المشترى بالفلوس المأخوذة أولا وعلى سعره اشتريت بالدراريم فتكون تسعة ، فأنت ترى كيف خرج لك الجواب المضرر بسر التناسب الذي بين اعداد المسألة ، والوهم أول ما يلقي إليك هذه وأمثالها إنما يجعله من قبيل الغيب الذي لا يمكن معرفته ، وظاهر أن التناسب بين الأمور هو الذي يخرج مجهولها من معلومها».

فقانون استخراج المجهول من المعلوم طبقا لمبدأ التناسب هو السند الأصولي الذي يجسم معنى كليا يتصل بفلسفة المناهج ونظرية الإدراك ، وبموجب ذلك سوغنا حمله محمل الأمان المعرفي .

ويتجلى إذن كيف أن هذا القانون بالنسبة إلى المقوم الرياضي هو جنيس قانون الحاجة في المقوم البيولوجي ، وكلاهما جنيس قانون المطابقة في المقوم العقلاني ، على أن المقوم الرياضي ذاته إنما جاء بمثابة البعد الثالث من أبعاد الحجم في الوجود المعرفي ، فقد كان كل من المقوم البيولوجي والمقوم العقلاني مستوفيين حق الطول والعرض من حيث التصور حسا وتجريدا ، وهو ما يرسم بمناظر الهندسة المستوية ، أما بدخول المقوم الرياضي فإن التركيبة المعرفية قد أكتسبت بعدها الثالث وهو بعد العمق ، فكان الأساس الرياضي بمثابة جسر العبور من الهندسة المستوية إلى الهندسة الفضائية بل قل هي - على حد اصطلاحات علم الضوء والمرايا في العصر الحديث - بمثابة شعاع لازر.

فإلى تعاضد هذه المقومات المعرفية الثلاثة يعزى اصطباغ

نظريّة ابن خلدون بصفتها الحجم الكثيف بعد تجاوزها نمط التصوير المسطّح ، والى تعاصد القوانين القابعة وراء تلك المقوّمات يعزى إتسام الأصولية الخلدونية بالسمة الاختبارية ، وهي السمة التي أشرنا عليها المنطلق الذي نصدر عنه ، أي منظور عالم اللسان الملزّم بشموليّة المعرف وحيرة التقصي الأصوليّ بينها على ما أسلفناه حالما جلونا الركيزة المبدئيّة التي استقطّبت خصائص الاختبارية في منهج البحث داخل شبكة النسبـع المعرفي في الفكر العربي ، وقد رأيناها تتجسّم في اطراد الـجـيـرة اللسانـيـة باعتبارها أمّ الثوابـت من المقدّمات الأصولـيـة العربية .

فطبيعيّ أن تأتي بحوث ابن خلدون في الظاهرة اللغوية ضاربة جذورها في منهجيّة اختباريّة تتحرّي التشريح الموضوعيّ وتستكشف نواميس الحديث اللسانـيـيـ من حيث هو أداة للمعرفة موضوع لها في نفس الوقت .

\* \* \*

ومفتاح التصور العلمي في شأن الظاهرة اللسانـيـة يأتي عند ابن خلدون في مستوى التعريف الذي يحدّد به اللغة، ويستند هذا التعريف إلى كل عناصر التفكـيـك الاختـيـاريـ إذ يستجمع جملة من القواعد أهمـها التصوـيـت والتـواصـل والـعـقـدـ الجـمـاعـيـ : « أعلم أنّ اللغة في المـتـعـارـفـ هيـ عـبـارـةـ المـتـكـلـمـ عنـ مـقـصـودـهـ وـتـلـكـ العـبـارـةـ فـعـلـ لـسـانـيـ فـلاـ بدـ أنـ تـصـيـرـ مـلـكـةـ مـتـقـرـرـةـ فيـ الـعـصـوـ الفـاعـلـ لـهـ وـهـ الـلـسـانـ وـهـ فـيـ كـلـ أـمـةـ بـحـسـبـ اـصـطـلـاـحـاتـهـمـ ». (ص ٥٤٦) .

ولئن كان ابن خلدون في هذا المضمار وريث ستة مطردة عند كثـيرـ منـ أـعـلـمـ الفـكـرـ اللـغـويـ فيـ الـحـضـارـةـ الـإـسـلـامـيـةـ

فإنه ما إن يزيد الظاهرة اللسانية كشفاً وتحقيقاً حتى يهتدى إلى تبزّلها في صميم البعد الاجتماعي للتواجد البشري، فتتحول إلى نسيج رابط لكل أضلاع الهرم العمراني ، لأنَّ ملكة تأليف الكلام على مقتضى أساليب المجموعة البشرية وقوالب لسانها هو الذي يفضي إلى تركيب المقاصد والأغراض بين الفرد والجماعة .

على أنَّ هذا البعد الاجتماعي في تقدير الظاهرة اللغوية يمثل هو الآخر أساً متواتراً في الفكر العربي إجمالاً، بل لعله يجسم نقطة تقاطع المؤثرات المعرفية التي استقى منها ابن خلدون تصوّراته المنهجية وحتى التعبيرية ، ولا شك أنَّ مدونة صاحب العبر تكشف عن تفرد في مستوى المصطلحات وفي مستوى الصياغة الأسلوبية أيضاً، ولكن هذا التفرد ليس تولدا بالظفرة إطلاقاً ولكنَّ له جذوراً لو سعينا إلى استقصائهما لحدّدنا لها مراجعها في ميراث الفكر العربي

إنَّ هذا الإشكال فهو من المواطن التي يشر فيها مبدأ امتزاج الاختصاصات ، فلو تكامل البحث بين عالم التاريخ وعالم اللسان لتوصلا إلى كشف نقدى للمؤثرات المعرفية التي أحاطت بفكرة ابن خلدون ، والذي يتمنى لعالم اللسان أن يقدمه في هذا المضمار هو التحليل المقارن بين النصوص على أساس بنية الأسلوب في الصياغة التعبيرية مما يكشف نسيج التركيب اللغويِّ المؤثر بمقاهيه ومصطلحاته وقوالبه صياغته . وقد وقفنا على جملة من النصوص للجاحظ وأبن مسكونيه والتوجيدي وإنخوان الصفاه نزعم مبدئياً أنها قد وجهت ابن خلدون وجهة مخصوصة وقد

نفرغ لتحليلها تحليلًا مقارنا إذا تظافر على البحث ذwo النظر التاريجي والاجتماعي ، وحيث لا يسمح المقام بالاستطراد إلى هذا الإشكال الفرعوي فإننا نكتفي بضرب نموذج نورده دون استيفاء حته في الكشف والتحليل ، ومقصودنا منه الاستدلال على أنَّ ابن خلدون قد كان يهتم بمنارات ذهنية أضاءت فكره الاجتماعي ، وفتق قريحته في وضع علم العمران، بل إنَّ هذه النصوص قد كانت مثل: الضوابط المؤثرة في لغة ابن خلدون ذاتها حتى إنك لو أصغيت إليها عفواً أو استدرجت إليها من يصغي - بالروية أو بدونها - ولم تنسبها لحملها السامع على أنها نصوص خلدونية، وهذا الاختبار وإن لم يكن في حد ذاته ذا معيار مطلق فإنه يستخدم في علم التحليل اللغوي رائزاً من الروائز الدالة ؛ ولتأخذ من ذلك شاهداً : «إنَّ السبب الذي احتاج من أجله إلى الكلام هو أنَّ الإنسان الواحد لما كان غير مكتف بنفسه في حياته، ولا بالغ حاجاته في تتمة بقائه مدته المعلومة وزمانه المقترن المقسم ؛ احتاج إلى استدعاء ضروراته في مادة بقائه من غيره، ووجب بشرىطة العدل أن يعطي غيره عوض ما استدعاه منه بالمساعدة التي من أجلها قالت الحكمة : إنَّ الإنسان مدنبي بالطبع ، وهذه المعاونات والضرورات المقتصمة بين الناس ، التي بها يصح بقاوئهم وتتم حياتهم وتحسن معايشهم هي أشخاص وأعيان من أمور مختلفة وأحوال غير متفقة، وهي كثيرة غير متناهية، وربما كانت حاضرة فصحت الإشارة إليها ، وربما كانت غائبة فلم تكف الإشارة فيها ، فلم يكن بد من أن يفزع إلى حركات بأصوات دالة على هذه المعانى بالاصطلاح ، ليستدعىها بعض الناس من بعض وليعاون بعضهم .

بعضًا فيتم لهم البقاء الإنساني وتكمل فيهم الحياة البشرية ، هذا النص ذو الطابع الخلدوني كما نزعم ، هو لابن مسكونيه (٢١٥-٤٢١هـ) من المصنف المشترك بينه وبين أبي حيان التوحيدي الموسوم بالهومال والشوال . (ص ٦-٧) .

\* \* \*

ومن دلائل المنهج الاختباري وشاره في نفس الوقت تحليل ابن خلدون لظاهرة التحول اللغوي بموجب سلطان الزمان على الإنسان : الحيوان الناطق باللسان ، فاللغة هي أحد مفاعلات الوجود الإنساني إذ هي طرف المعادلة التوعية لثبت خصوصية الإنسان ، ولما كان الإنسان حصيلة تعادلية بين طرفي وجود المادة زماناً ومكاناً ، فإنَّ معادلة التفاعل تنصر فيها عناصر اللغة والمكان والزمان فينتج حتماً التغيير والاستحالة .

فالإقرار بسلطان الزمان على اللغة - وإن تلبّس بموقف معياري - فإنه صفاء في الرؤية الاختبارية لأنَّه ناطق بقانون التغيير اللغوي ولقد تمكَّن ابن خلدون بفضل ما حظى به من بعد زمني وعمق أصولي أن يرى هذه الظاهرة بمجرد الزمان الكبير ولم تختلط عليه السُّبُل في شيء عندما صور حتمية التطور النوعي الطاريء على المؤسسة اللغوية بحكم انضوانها تحت ناموس الزمن ، وانطلاقاً من استقراءاته اللسانية الحاضرة في زمانه استطاع أن يرتفع مراحل الزمن صعوداً إلى الماضي فاستكشف قوانين التغيير منذ مطلع التهضة العربية الإسلامية وبذلك استطاع أن يسقط التواميس المحرّكة للظاهرة اللغوية

من حاضره المعابين إلى الماضي الغيابيّ، فتسنى له أن يقيم جدلية تطورية أساسها مبدأ التراكم والثّغایر.

ويينظر ابن خلدون ظاهرة التّحول والانسلاخ انطلاقاً من مبادئين أساسين هما المخالطة والغلبة ، فأمّا المخالطة – التي هي احتكاك بالمجاورة – فتتمثلُ التّقليل الاجتماعي في القضية اللغوية، وهي بذلك نموذج الضغط «العمراني» بالمعنى الخلدوني الصّائر بعده إلى دور كايم ، وأمّا الغلبة فهي المحرّك الحضاري والسياسي في تطور اللغة إذ تمثل قانون التّداخل اللغوي طبقاً لميزان القوى في الصراع السياسي بين المجموعات المتّغيرة.

على أنّ صاحب العبر وإن احتفظ شكلياً بالموقف المعياري من ظاهرة التّغيير فظلّ ينعتها بما لا يخلو من شحن تهيجي دأبت عليه سنن الفكر الصّفويّ في تاريخ الحضارة العربية – ويُموجب تلك السنن سُقْي التّغيير فساداً – فإنه قد نفذ إلى حقائق الظاهرة ولا سيما في نشوئها وتسريّ بها إلى الفرد ثمّ إلى المجموعة حتى يتوطّد عليها اللسان باعتباره المؤسّسة الجماعيّة المثلّي.

فمبغيّ الإسلام إلى العرب وخروجهم به من الحجاز إلى حوزة الأمم الأخرى ثمّ طلبهم الملك، كلُّ ذلك قادهم إلى مخالطة غيرهم من المجموعات اللغوية ، ولما خالطوهم «تغيّرت تلك الملكة بما ألقى إليها السّمع من المخالفات التي للمستعربين والسمع أبو الملّكات اللسانية» وهكذا تغيّرت «بما ألقى إليها مما يغايرها لجنوحها إليه باعتياد السّمع».

ويزيد ابن خلدون مشكلة التّحول عن طريق التّسرّب بالاحتكاك والتّداخل كشفاً واستنطاقاً مقيناً قانونه الجدلّيَّ

الذي بموجبه يتمازج النصراواني فيصدر عن انصهارهما عنصر ثالث مغاير لكليهما : « ثم إنّ لما فسّدت هذه الملكة لمصر بمخالطتهم الأعاجم وسبب فسادها أنّ الناشيء من الجيل صار يسمع في العبارة عن المقاصد كيفيّات أخرى غير الكيفيّات التي كانت للعرب فيعبر بها عن مقصوده لكتلة المخاطبين للعرب من غيرهم ، ويسمع كيفيّات العرب أيضاً - فاختلط عليه الأمر وأخذ من هذه وهذه فاستحدث ملكة » (ص ٥٥٥) .

ويبلغ نفاذ الحسّ الاختباريّ عند ابن خلدون نموذجه الأوّل في المطارحة اللغوية عندما يهتدي إلى أنّ التغيير المتسلط على اللغة العربية قد جرّها من صنف اللغات التأليفية إلى صنف اللغات التحليلية وذلك في الممارسة الحيوية العربية وأن سقوط حركات الأَزْاب قد استعراضت عنه اللغة بقوانين داخلية انتظمت بموجتها العربية انتظاماً جديداً . على أنّ صاحب المقدمة - بثاقب الرؤية الموضوعية - يقرّر، في جزم ، حكمة البناء اللغويّ وقابلية اللسان ، أيّاً كان إلى العقلة : « في أنّ لغة العرب لهذا العزب مستقلة مغايرة للغة مصر وحمير ، وذلك أنا نجدها في بيان المقاصد والوفاء بالدلالة على سنن اللسان المصريّ ، ولم يفقد منها إلّا دلالة الحركات على تعين الفاعل من المفعول ، فاعتراضوا منها بالتقديم والتأخير وبقرائين تدل على خصوصيّات المقاصد (...). ولعلنا لو اهتمينا بهذا اللسان العربيّ لهذا المهد واستقررنا أحکامه نعتاض عن الحركات الإعرابية في دلالتها بأمور أخرى موجودة فيه تكون بها قوانين تخصّها ، ولعلّها تكون في أواخره على غير المنهج الأوّل في لغة مصر ، فلبست اللغات وملكاتها مجاناً ». (ص ٥٥٧-٥٥٥).

على أن قانون التغيير والاستحالة لا يتسلط على اللغة من حيث هي نظام مغلق وإنما هو يبدأ بالنفاد إلى مسامها عبر جهازها الدلاليّ، ويتطرق ابن خلدون إلى ظاهرة تغيير الدلالات في الكلام من خلال كشفه لحقائق العلم البلاغيّ الموسوم بالبيان – في معناه الواسع – وهو إذ يعمد إلى تحسس مقومات هذا العلم بمنظار الأصوليّ الباحث في الركائز المعرفية التي تقوم عليها أفنان العلوم الإنسانية يهتدى إلى استنباط طريف لا يستطيع الناظر اللسانيّ المعاصر إلا أن يقربه من منهج العلامين في بحث أسرار اللغة.

ومفاد ما يقرره صاحب العبر هو أن تحويل دلالة الألفاظ من وجهتها الابتدائية يخرج بها أصلاً عن دلالة اللغة من حيث هي نظام خطابيّ معين ويلجع بها الدلالة بالهيئات والأحوال والمقامات، ومن هنا أنّ الذي يدل في حالة تركيب الكلام على المجاز ليس هو ذات الألفاظ بقدر ما هو مواضع بعضها بالنسبة إلى بعض من جهة، ومواضعها بالنسبة إلى العقل المفكرة والمدرك لعلاقتها من جهة أخرى.

وهكذا يغدو تولد الموضعات داخل اللغة تحولاً من دلالة اللسان إلى الدلالة العلامية المنضافة إلى الحدث الخطابيّ، فهذه الأساليب من مجاز واستعارة وغيرها «كلّها – كما ينص عليه ابن خلدون – دلالة زائدة على دلالة الألفاظ من المفرد والمركب، وإنما هي هيئات، وأحوال الواقعات جعلت للدلالة عليها أحوال وهيئات في الألفاظ كل بحسب ما يقتضيه مقامه فاشتمل هذا العلم السمي بالبيان على البحث عن هذه الدلالة التي للهيئات والأحوال والمقامات» (ص ٥٥١).

على أن البحث في أمر تولّد المواقف المعجمية يقترب من بتوالد العلوم والمعارف لأنّه يتحقق مبدأً أصوليّاً يتصل مباشرة بالإدراك المعرفيّ عن طريق قضاياه اللسانية، وهو أن لا مناص لأهل كل علم وأهل كل صناعة من ألفاظ يختصون بها للتعبير عن مراداتهم وليختصروا بها معانٍ كثيرة، ولهذا التقرير بعد معرفتيّ بما أنه يربط الفكر باللغة من حيث يعلق العلم على أدواته اللغوية، كما أن لهذا القانون انعكاساً مباشراً على الرابطة العضووية المعقودة بين العقل البشريّ والمعرفة الكونيّة.

وذلك أن نفاذ الفكر لمحصول العلم بالإدراك، فالتأمُّل، فالاستيعاب، لا باب له إلّا ثبته الفنِّيَّ مما يجعل اللغة مسؤولة بريئة في نفس الوقت : هي مسؤولة عن إيصال الفكر لمضمون المعرفة وهي كذلك بريئة لأنَّ قصور الإنسان عن إدراك المخزون العلميِّ الذي هي حامل به لا تلقى تبعته على اللغة وإنما ذلك يعزى إلى قصور في ملكات الإدراك التي للعقل.

فإذا تقرر مبدأً اقتضاء كل علم لثبت اصطلاحِيٍّ مخصوص انبسطت الإشكالية الجوهرية التي هي كيفية اشتراق هذا . الثابت من صعيم المواجهة اللغوية القائمة ، وهنا ، بالضبط والتّحديد ، تكمن طواعيّة اللغة في تحريك شبكة مواقفها بالتوليل والتناسخ ، وفكرة ثبت العلوم قد تبلورت في ذهن ابن خلدون بكيفية سمحت له بأن يتحدث عنها مجرّداً لها عبارتها المخصوصة دونما إحساس باختلاط أو تلابس : فهو يقرن المعرفة بمصطلحها الفنِّيَّ مما يجعل صاحب العلم محتاجاً إلى معرفة اصطلاحاته ليكون قائماً على فهمه» . (ص ٥٥٣) .

والذى يخصّ بحثنا في هذا المقام هو أن ابن خلدون قد صوّر بحسنٍ لسانيٍ طريفٍ كيفية نشوء ثبت العلوم ابتداءً من رصيد اللغة القائم فعلاً، وذلك بواسطة التحويل التواطئيِّ الذي يرتكز على اشتقاء اقتران دلاليٍ حادث من اقتران سالف. ومن أوضح الأمثلة الخلدونية على هذه الظاهرة اللصيقية باللغة ما نستقرئه من ثبت اصطلاحٍ في علم الحديث يورده صاحب المقدمة استدلاً على اكتساب العلم أجهزة اللغة بالتحويل والتوليد؛ وممَّا صاغه علماء الحديث بالوضع الاصطلاحيِّ الطارئِ طبقاً للمراتب المنتظمة في فنهم «الصحيح والحسن والضعيف والمرسل والمنقطع والمعضول والشاذ والغريب والمشكل والتصحيف والمفترق والمختلف» ولكنَّ أطرف ما في استقراء ابن خلدون انتهاقه إلى أنَّ معرفة هذه الاصطلاحات هي ذاتها علم الحديث فيكون بذلك قد طابق بال تمام بين المعرفة وثبتها الاصطلاحيِّ المحول عن وضعه الدلاليِّ المشترك إلى الوضع المعرفيِّ الحادث (ص ٤٤١-٤٤٢) .

\* \* \*

وممَّا يبدو على حظٍ وافر من البداهة أنَّ إحكام ابن خلدون لنظرية الاكتساب والتحصيل في شأن الظاهرة اللغوية إنما جاء ثمرة من ثمار منحاه الاختباريِّ ومنزعه إلى الاستقراء التجريببيِّ، فقد نفذ بحسنٍ دقيق – كاد يتفرد به – إلى مفاعلات الاكتساب اللغويِّ متحسِّباً قوام الظاهرة الكلامية انطلاقاً من فكرة الملكة ولابستها التجريبية، وأول ما يتقرر لديه في هذا المصمار أنَّ الملكة فيحدث اللغويِّ تستند إلى حصوله كلاماً لا يتجزأ، أي إنَّ ممارسة الإنسان للغة بالملكة تنفي عنه أن يكون واعياً

بانفصال مفرداتها عن تراكيبها (ص ٤٣٨-٤٣٩) وهو ما ينمّ عن بصيرة عميقه عند صاحب المقدمة في أمر الظاهرة اللغوية ممّا يلحق الاكتساب عن طريق المنشا الطبيعي بقوانين الإدراك الشمولي حيث يُعي الإنسان الكل دون أن يكون حتما قد وعى أجزاءه.

ويعد أن يقرّ ابن خلدون كيف «إنّ اللغة في المتعارف هي عبارة التكلّم عن مقصوده يتطرق إلى تحديد فكرة الملكة بالاعتماد على مستويين : الأول فصل أبنية الدّوال في الكلام عن أبنية الدولات ، والثاني بيان مراتب التعبير بإبلاغها أو إبداعها . ويحلّ في هذا المضمار كيف تنحصر مواضعات اللغة باعتبارها جملة القوانين المرتبة لبنائها في نسج الدّوال اللغوية لأنّ الذي في اللسان والنطق - على حد عبارته - إنما هو الألفاظ ، وأمّا المعانى فهي في الصّمائِر ، موجودة عند كل واحدة وفي طوع كلّ فكر . وهكذا يكون تأليف الكلام للعبارة عن المعانى محتاجا للقوالب التي تقرّرها المواجهة اللغوية .

وينتهي ابن خلدون إلى أنّ «الجاهل بتأليف الكلام وأساليبه على مقتضى ملكة اللسان إذا حاول العبارة عن مقصوده ولم يحسن ، بمثابة المくだ الذي يروم النهوض ولا يستطيعه لفقدان القدرة عليه» (ص ٥٧٧-٥٧٨) فيكون مفهوم الملكة اللغوية متطابقا مع مبدأين أساسيين هما مبدأ العلم والمعرفة ، ومبدأ القدرة أو الاستطاعة وبينهما من التفاعل العضوي مثل الذي بين الإدراك والتعبير أي مثل ما بين التلقى والبث ، أو قل التفكير والتركيب . ويتناول ابن خلدون - على عادته في تعقب مزاق الدّارسين حينما تفوّتهم صرامة المصطلح أو تغيب عنهم أسرار

المفاهيم – فكرة الملكة بمقارنتها بمختلف العناصر الحافحة بها أو الملابسة لها، ولا سيما تلك التي جرى على لسان بعضهم أنها بداول لفكرة الملكة كما أسلفنا، فإذا به ينقد بالتجريح والتعديل قضية الطَّبع والجَبَلَة باعتبارهما من مقومات مفهوم الملكة، فينتهي به البحث والاستقراء إلى الفصل الصريح بين الطَّبع والاكتساب مما يعزل البعد اللغوي عن معطيات الجبلة من حيث هي الطبيعة الأولى للإنسان، ذلك أنَّ الملكات إذا استقرت ورسخت ظهرت كأنَّها طبيعة وجبلة «ولذلك يظنُّ كثير من المغتلين ممَّن لم يعرف شأن الملكات أنَّ الصواب للعرب في لغتهم إعراباً وبلاهة أمرٌ طبيعيٌّ»، ويقولُ كانت العرب تنطق بالطبع، وليس كذلك وإنَّما هي ملكة لسانية في نظم الكلام تمكَّنت ورسخت فظهرت في بادئ الرأي أنها جبلة وطبع». ثم يحثكم ابن خلدون إلى جوهر قضية الاكتساب ليتدعم به رأيه في تمييز الملكة من الطبع في شأن اللغة مؤكداً أن «هذه الملكة إنما تحصل بعمارة كلام العرب وتكررها على السمع والتفطن لخواص تراكيبه وليس تحصل بمعرفة القوانين العلمية في ذلك الذي استنبطها أهل صناعة اللسان فإن هذه القوانين إنما تفيد علماً بذلك اللسان ولا تفيد حصول الملكة بالفعل في محلها» (ص ٥٦٢).

ولكن ابن خلدون تستوقفه قضية ارتباط الملكة، من حيث هي استعداد ما قبلي في الإنسان بمشكل الاكتساب باعتباره ترويضها لطاقة الإنسان على الحركة والابتكار، فيحاول في هذا المجال أن يخلص محوِّر الملكات مما يستوعبها من فكرة الصناعات فيبيّن كيف تنقسم الصنائع إلى بسيط ومركب، فالبسيط يختص بالضروريات والمركب يكون للكماليات،

والتقدّم منها في التعليم - وهذا هو بيت الفصید في معضلة الاكتساب - هو البسيط لبساطته أولاً ولأنه مختص بالضروري «ولا يزال الفكر يخرج أصنافها ومركباتها من القوة إلى الفعل بالاستبطان شيئاً فشيئاً على التدريج حتى تكمل، ولا يحصل ذلك دفعه وإنما يحصل في أزمان وأجيال، إذ خروج الأشياء من القوة إلى الفعل لا يكون دفعه لا سيما في الأمور الصناعية فلا بد له إذن من زمان».

وهكذا يتضح خط الفصل بين الملكة والصناعة كفكرتين اختباريتين في علاقة الإنسان بمعضلة الاكتساب في الوجود عامة، فيتبين - من استقراءات ابن خلدون خاصة - أن الصناعة هي ملكة في أمر عمليٍّ فكريٍّ بمعنى أن الصناعة والملكـة تلتقيان في ممارسة المحسوس من الأحوال فت تكون «الملكـة صفة راسخة تحصل عن استعمال ذلك الفعل وتكررـه مرـة بعد أخرى حتى ترسـخ صورـته، وعلى نسبة الأصل تكون الملكـة» (ص ٤٠٠) .

على أن ابن خلدون يبلور مبدأ اجتماع عنصري الملكـة والصناعة في مفهوم اللـغة وذلك بإدخال محلـتها جميـعاً وهو اللـسان فيـتـخـذ منه محـورـاً مركـزاً يـنـسـب إـلـيـه الاستـعـداد بالـمـلـكـة والـرـياـضـة بالـصـنـاعـة فيـصـبـحـ الكلـامـ مـهـارـةـ مـكـتـسـبةـ بالـاستـعـدادـ والـمـرـانـ فيـ نفسـ الـوقـتـ، فـتـنـتـوـعـ عـبـارـةـ ابنـ خـلـدونـ فيـ وـصـفـ اللـغـةـ: فـهـيـ: «ـمـلـكـةـ الـلـسانـ»ـ مرـةـ وـهـيـ: «ـصـنـاعـةـ ذاتـ مـلـكـةـ»ـ طـورـاـ، وـهـيـ: «ـمـلـكـةـ فيـ الـلـسانـ بـمـنـزـلـةـ الصـنـاعـةـ»ـ تـارـةـ أـخـرىـ.ـ (صـ ٥٦٨ـ ٥٦٩ـ)ـ أمـاـ طـرـائـقـ الـأـكـسـابـ الـلـغـويـ فإنـهاـ تـكـتـسـيـ عـنـ ابنـ خـلـدونـ بـعـدـ مـزـدـوجـاـ مـنـ التـنـظـيرـ وـالـاخـتـبارـ لأنـ صـاحـبـ المـقـدـمةـ يـزاـوجـ

بين تفحّص ملابسات التّحصيل واستكشاف نواميس الكلام من خلال تلك الملابسات في نفس الوقت ولكن أول مبدأ ينطلق منه اختبارياً هو تقرير أنَّ «السمع أبو الملكات اللسانية» (ص ٥٤٦) والسرُّ في ذلك - حسبه - أن النفس تجتمع لما يلقى إليها، لذلك كان لسان الإنسان صورة للسان من ينشأ بينهم لأنَّه يسمع كلامهم وأساليب مخاطبتهم وكيفيات تعبيرهم عن مقاصدهم ابتداء بالمفردات في معانيها وانتهاء بالترافق في انتظام بعضها ببعض ولا يزال يتتجدد في كل لحظة ومن كل متكلم واستعماله يتكرر إلى أن يصيغ ذلك ملحة راسخة.

وهكذا يترکز على يد ابن خلدون مبدأ الارتباط بالمعاودة فيكون اكتساب الحديث اللغويِّ محصول معاذلة الممارسة والتكرار أي هو منتوج الفعل مضروباً في الزمن، وهذا هو حدّ الملكة كما أسلفنا «والملكات» - كما يقول ابن خلدون في هذا السياق بالذات - لا تحصل إلا بتكرار الأفعال ، لأنَّ الفعل يقع أولاً وتعود منه للذات صفة تتكرر ف تكون حالاً، ومعنى الحال أنها صفة غير راسخة ثم يزيد التكرار، ف تكون ملكة ، أي صفة راسخة (ص ٥٥٤) وبديهيٍّ أن يلح ابن خلدون - ومنطلقاته على ما تبيّن من الصراوة الاختبارية - على تمييز ملكة الحديث اللسانى عن مجرد الفهم أو الإدراك لأنَّ القدرة على فهم قوالب المواجهة اللغوية لا تتضمّن وجوباً القدرة على صياغة تلك القوالب أو مشيلاتها ، فلحظة عقد الاكتساب تتحدد إذن بحصول القدرة على التصرّف في التعبير بحسب ما وعاه الإنسان من تراتيب الألفاظ وأساليب النظم (ص ٣٥٩) .

ذلك إذن ما يمكن أن نطلق عليه لحظة التحوّل من الاختزان

إلى الإنجاز بالتصريف الفموي والابتداء التلقائي ، وهو ما يسميه ابن خلدون «فقق اللسان بالمحاورة والمناظرة» (ص ٤٣١). أمّا الطريف على الصعيد النظري بعد معاصرة قضايا الاكتساب عمليا فهو اهتمام صاحب المقدمة إلى تحديد اللغة بأنها مثالات مجردة تقوم مقام المنوال أو القالب أو الأسلوب - وكلها من مصطلحاته - وما اكتساب الكلام إلا استرخ لجملة منوالاته المولدة له ، لأن «مؤلف الكلام هو كالبناء والنسيج ، والصورة الذهنية المنطبقة كالقالب الذي يبني فيه أو المنوال الذي ينسج عليه». (ص ٥٧٢).

فحصول ملكة اللسان رهينة المعاودة المفضية إلى ارتسام المنوال الذي نسجت عليه مواضعات اللغة في مخيّلة المتعلم بحيث إذا هم بالخطاب نسج من حيث يشعر أو لا يشعر على منوال سننها (ص ٥٦١) والسر في ذلك أن ما تلقاه وحفظه عند الاستعمال والاختبار ، وإن ذهب رسمه الحرفي الظاهر من الذاكرة فقد تكيّفت النّفس به حتى انتقاش الأسلوب فيها كأنه منوال يؤخذ بالنسج عليه . (ص ٥٧٤) .

ويُصدق ابن خلدون قضية المنوال التوليدى - وبه تتحدد اللغة - عندما يقرنه بفكرة الأسلوب في الصياغة الفنية التي هي أيضا تركيب لنفس الأدوات الكلامية الأولى - وهذا المزج ينتهي إلى تعميق فكرة الطاقة المولدة لمواضعات اللغة إذ يقرر أنّ الأسلوب «عبارة عن المنوال الذي ينسج فيه التراكيب أو القالب الذي يفرغ فيه» ، وترتبط هوية هذه القوالب «بصورة ذهنية للتراسيم المنتظمة كلية باعتبار انطباقها على تركيب

خاصّ وتلك الصّورة ينتزّعها الذهن من أعيان التّراكيب وأشخاصها ويصيّرها في الخيال كال قالب أو المنوال » بحث إذا هم الإنسان بالمخاطبة والمحاورة انتقى التّراكيب المواتية « فيرّصها في ذلك المنوال رضاً كما يفعله البناء في القالب، أو النّساج في المنوال حتى يتّسع القالب بحصول التّراكيب الوافيّة بمقصود الكلام « (ص ٥٧٠-٥٧١).

\* \* \*

هكذا يفضي المنحى الاختباريّ بابن خلدون إلى تحديد طاقة الشّمول في الظاهرة اللّسانية عموماً انطلاقاً من علاقة الإنسان باللغة إذ للإنسان قدرة على استعمالها رغم عجزه عن استيعابها (ص ٥٣٢) وهذا ما يستجلّيه صاحب المقدمة بعين الاستغراب والاستطراف في نفس الوقت، وفعلاً فلا اللغة من حيث هي قاموس، ولا الكلام من حيث هو أشكال نحوية متنوّعة، ولا الخطاب من حيث هو نمط مخصوص من النّسج اللغويّ بداخلة تحت طاقة الحصر لدى الإنسان : لذلك فإنّ مظاهر القصور في الإنسان تتعكس أبعاداً من التجاوز الاستيعابيّ لدى اللغة .

\* \* \*

هكذا نتبين - رغم اقتضاب المعرجات التّحليلية ضمن ما أوردناه - كيف يتّسّنى إثبات عراقة البحث الأصوليّ في الحضارة العربيّة الإسلاميّة، كما يتّسّنى بيان خصوصيّته الكامنة . في ازدواج فلسفة العلوم بنظرية في المعرفة وهو عمقان متّلاقان قد حدّداً مسيرة المنهج النّظريّ والمنحى الاختباريّ في مجلل

تراث الفكر العربيّ، ولشن ظلت الأصوليّة العربيّة قطاعيّة تتوزّعها أفنان المعرف فلأنّ مقدمة ابن خلدون قد جاءت ماسكة بأزمة الفروع لتصوّغ أصوليّة كليّة هي مدار الاستقراء الجامع والتنظير المانع.

ولا ريب أنّ الروح الاختباريّ قد كان مركز النّظر ومعلول الفحص عند ابن خلدون، بل كان عدسة أقوفته على حقائق كثيرة من الأمور مما يخفى عن العين المجردة فلا يتجلّى إلّا لنوى المجاهر المعرفية، وقد نجحت ابن خلدون لنفسه هذا المجهر الكبير فشحنته بعدسات اختباريّة متكافئة كانت له منطلقات في البحث التجاريّيّ، وسندات في الكشف التجريديّ، ومنارات في التّحقيق الأصوليّ، فتضافرت لديه الأبعاد وتقلّصت أحجامها في مركز الدائرة الإدراكيّة، فغدا المنطق والمرمان والحساب والمعاش حلقات من تولب واحد يهتز محصّلاً لصاحبه المعرفة الكلّية ثمّ كان استقراء البعد اللسانويّ سياجاً يحاصر المعرفة ويحميها في نفس الوقت، وكان طبيعياً أن تأتّي نظرية ابن خلدون في اللغة مجمع الرؤى الاختباريّة التي تتحدّى الفكر المعاصر بصرامة مقولاتها وعنف موضوعيتها.

وليس من الشذوذ أن يلقي ابن خلدون إلى مسامعنا اليزم صيغًا من القول تستفزنا إذ تتحدّانا، فهو أبداً راغب عن الخصم اللغطيّ، ولكن الذي يتحدّانا منه كما تحدّاه هو ذاته إنّما هو هنا الفكر «الخلدونيّ» الجامع؛ هذا الذي استبدل بصاحبـه حتى أذاب المسافة بين أوائل الأمور وأواخرها فكـاد يحرّم على الإنسان عبلاً لم يتُّضـع منه مطافـه منذ بدئـه، وكـاد يطـعن في

كل صنعة تتكلّم عبر الخطأ والصواب ، فإذا به يهمس همساً يشبه الريح : « ومن شرط الصناعة أبداً تصور ما يقصد إليه بالصنعة فمن الأمثال السائرة للحكماء : أول العمل آخر الفكرة ، وآخر الفكرة أول العمل » (ص ٥٢٨) .

وما من شك في أنَّ الذي أطلقه بهذا التقرير الجازم إنما هو يقينه المطلق بأنَّ كلَّ ما في الوجود يتحرّك طبق نواميس مطردة تتحكم في بناء الكامنة فيه ، فليس في الوجود من الظواهر ما يكون عفويًا ، فمن باب أخرى أن يكون عشوائياً ، وإنما الأمور إذا خفيت عننا ، أسرارها فالطعن فينا دون الشك في انتظامها ، وبما أنَّ الحقيقة الكونية والمعرفية قد تملّكت فكر ابن خلدون ، فقد صدح بها في ما يشبه الصريحة : « أعلم أرشدنا الله وإياك أننا نشاهد هذا العالم بما فيه من المخلوقات كلها على هيئة من الترتيب والإحكام وربط الأسباب بالأسباب واتصال الأكون بالآكون واستحالة بعض الموجودات إلى بعض لا تنقضي عجائبه في ذلك ولا تنتهي غياته » (ص ٩٥) .

كذا أمسك ابن خلدون بمفتاح الفكر الأصوليِّ فتسنى له أن يبني علمه النّقديِّ من خلال نقهـة العلميِّ .

## الفهرس

|                                                                     |     |
|---------------------------------------------------------------------|-----|
| مقدمة                                                               | ٥   |
| مع الشابي : بين المقول الشعري والمفهوم النفسي                       | ١١  |
| مع المتبنّى : بين الأبنية اللغوية والقوّمات الشخصانية               | ٦٥  |
| مع الجاحظ : «البيان والتبيين» بين منهج التأليف ومقاييس<br>الأسلوب   | ٩٥  |
| مع ابن خلدون : الأسس الاختبارية في نظرية المعرفة من<br>خلال المقدمة | ١٤٥ |



## للمؤلف

- الأسلوبية والأسلوب  
الدار العربية للكتاب ، تونس ، ط ١ : ١٩٧٧ ، ط ٢ : ١٩٨٢ ، ط ٣ : ١٩٨٨ .
- التفكير اللساني في الحضارة العربية  
الدار العربية للكتاب تونس ، ط ١ : ١٩٨١ ، ط ٢ : ١٩٨٦ .
- قراءات مع الشاعي والمسئي والباحث رابين خلدون  
الشركة التونسية للتوزيع ، ط ١ : ١٩٨١ ، ط ٢ : ١٩٨٤ ، ط ٣ : ١٩٨٩ .
- النقد والحداثة  
ط ١ : دار الطليعة ، بيروت ، ١٩٨٣ ط ٢ : دار أمية ، تونس ١٩٨٩ .
- قاموس اللسانيات ( عربي فرنسي - فرنسي عربي ) مع مقدمة في علم المصطلح  
الدار العربية للكتاب ، تونس ، ١٩٨٤ .
- اللسانيات من خلال النصوص  
الدار التونسية للنشر ، ط ١ : ١٩٨٤ ، ط ٢ : ١٩٨٦ .
- اللسانيات وأسسها المعرفية  
الدار التونسية للنشر ، ١٩٨٦ .
- مراجع اللسانيات  
الدار العربية للكتاب ، تونس ، ١٩٨٩ .
- مراجع النقد الحديث  
الدار العربية للكتاب ، تونس ، ١٩٨٩ .
- قضية البيوية : دراسة ونماذج  
دار أمية ، تونس ، ١٩٩١ .
- الشرط في القرآن على نهج اللسانيات الوصفية  
( بمعية د. محمد المادي الطرابلسي )  
الدار العربية للكتاب ، تونس ، ١٩٨٥ .
- النظرية اللسانية والشعرية في العراث العربي من خلال النصوص  
( بمعية د. عبد القادر المهيري و د. حمادي صمود )  
الدار التونسية للنشر ، ١٩٨٨ .



## ■ دار سعاد الصباح

للنشر والتوزيع

هي مؤسسة ثقافية عربية  
مسجلة بدولة الكويت  
وجمهورية مصر العربية  
وتهدف إلى نشر ما هو  
جدير بالنشر من روائع  
التراث العربي والثقافة  
العربية المعاصرة والتجارب  
الإبداعية للشباب العربي  
من المحيط إلى الخليج وكذا

ترجمة ونشر روائع الثقافات  
الأخرى حتى تكون في  
تناول أبناء الأمة وهذه  
الدار هي حلقة وصل بين  
التراث والمعاصرة وبين  
كبار المبدعين وشبابهم  
وهي نافذة للعرب على  
العالم ونافذة للعالم على  
الأمة العربية وتلتزم الدار  
فيما تنشره بمعايير تضعها  
هيئة مستقلة من كبار  
المفكرين العرب في  
مجالات الإبداع المختلفة .

### هيئة المستشارين :

- |                                |                   |
|--------------------------------|-------------------|
| أ. إبراهيم فريح (مدير التحرير) | د. جابر عصفور     |
| أ. جمال الغيطاني               | د. حسن الابراهيم  |
| أ. حلمي التلوني                | د. خالدون النقيب  |
| د. سعد الدين إبراهيم           | د. سمير سرحان     |
| د. عدنان شهاب الدين            | د. محمد نور فرحات |
| (المستشار القانوني)            | أ. يوسف القعيد    |
| (المستشار الفني)               | (العضو المتدب)    |



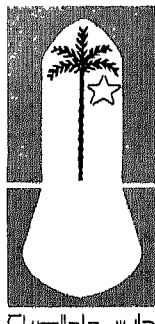






## قراءات مع الشابى والمتبنى والباحث وابن خلدون

هذه قراءات تحمل نفسها كل تبعات القراءة التى هي تجاوز بالضرورة : تتخطى المقروء من حيث هو نصٌّ بعد أن تتخطى ما حول النص من متراكمات . وكلها قد صدرت عن حيرة فكرية استحالت فلماً معرفياً مداره الأدب والنقد ومادة الفكر التوأق إلى رصد مكامن المعقولات في ما يشد الإنسان إلى وجوده . وكلها قد صدرت عن حيرة عالم اللسان الذي يضيق بالظواهر اللغوية ساعة تشذ عن مقاييس الإدراك ، سواء كان محظها القول الأدبي أو الخطاب النقدي أو الكلام المعرفى . وكلها تهدف إلى تأكيد حق علماء اللغة في تأسيس أنماط القراءة ، من حيث هم الذين يقيمون النص - في البدء - على حروفه وينهضون بشراعه في الدلالة ثم يؤدونه أمانة إلى من سواهم من نقاد ومؤولين .



دار سعاد الصباح